



# Hominis,

Cùm Stylo, tùm Methodo Luculentissimà expositum;

Opus Cujusvis, at præcipuè Indoctissimi Lectoris, captui accommodatum; familisque instituendis perquam necessarium:

Quod cum in XVII Capita dividatur,

Eorum uno quolibet Die Dominico lecto, ter quotannis perlegatur.

Accesserunt nonnullæ Precum formulæ, variis Populi Christiani necessitatibus idoneæ.

Liber hic ex Lingua Anglicana in Latinam, eo pracipuè confilio traductus est, quò fuvenes in Ludis Literariis versantes, simul & moribus instituantur, & in lingua Latina proficiant.

#### LONDINI,

Pro Edvardo Pawlet, ad Infigne Sanctorum Bibliorum in Vico Chancery-Lane, prope Fleet-street, 1693.

# 

# BIBLIOPOLÆ.

DOMINE,

ON opuserat ut hæc mihi provincia, hortatu cujusquam, aut authoritate commendaretur; sua secum attulit incitamenta & præmia. Tractatum ipsum & Orationes annexas non invitus perlegi, & pro iis, tanquam pro maximo bene-ficio accepto, Deo gratias agendas esse censeo : nihil enim in his desideratur, quò minus fanctitatis incremento inferviant, & legentibus, quod Scriptori unicè pro-positum est, subsidia Spiritualia, adsit modo benedictio divina, suppeditent. Tractatus argumentum id reverà est, quod præ se fert Titulus, Hominis Officium in suas partes distributum: Hunc Author ea brevitate absolvit & in Capita tam aptè distinctéque partitus est; quod non dubito quin legentium animos facile allecturus, capturus, penitusque possessurus sit: Huc accedit, quod facilitate quadam & perspicuitate infimæ plebis

plebis captui, & argumentorum spiritualium pondere, acutissimorum profectui consulendo, doctorum pariter ac indoctorum, imo cunctorum plane quotquot præsentis aut futuræ suæ sælicitatis sincero desiderio tenentur rationem habuisse videtur. Nec Tractatui cedit Appendix Devotionalis, utpote quæ cujusq; infirmitatibus aptiffime subveniar, nihilo; ferme prætereat quod cuivis Christiano ufui fit futurum. Prafationis quam videris à me expetere, locum occupavit Introductio, nec quid mihi reliquit agendum, præter hoc unum Deum suppliciter orare, "Ut Authorem tam liberale mu-21 nus in Thefaurarium clam fedulo im-" mittentem palam remunerari dignetur; " Hoc est ut opere ram piè & tempestive " collocato, nec enim hujufmodi subsidiis " religioni labascenti plùs unquam opus "erat, propitius adsit, & lætos passim suc-"cessus tribuat. Deniq; ut Deus semen sa-"tum gratia fua, que omnia potest fovere, " & irrigare, messemque uberrimam con-"cedere dignetur; humillime precatur

Amicus vester sidelia, H. HAMMOND.

# INTRODUCTIO

#### A D

# TRACTATUM

Sequentem, Oftendens

### Necessitatem Animam Curandi.

Ractatûs hujus scopus is unique est, at compendiose doceat etiam indoctissimum Lectorem, quemadmodum ita se gerat in bog mundo, ut aternam in futuro salicitatem consequatur. Quum autem srustra esse tomines officis sui admonere, nisi prim id prastandi necessitatem eviceris, ideo priusquam ad Particularia cujus vis Christiani ossicia progrediar, conabor ossicio cujus dam generalis, quodque ad reliqua viam sternit, quoque spreto, reliqua omnia spernantur necesse est, nempe ANIMAM studiose & diligenter CURANDI necessitatem ostendere.

2. HOMO duabus partibus constat, COR-PORE & ANIMA: quorum hac ad illud comparata, corticis aut siliqua ad instar se habet, nec aliud est, quam massa carnis, variis morbis & doloribus, & tandem morti ipsi obnoxia: mortuum, (tantum abest, ut presso babeatur,)

A 4

#### Introductio, De Necessitate

foctorem non ferentes, in terra qua putrescat, desodiemm. Hoc tamen, viliorem nostri partem, diligenter curamus; huc labor omnis & cura tendit, ut hoc alamus & soveamus; pretiosori interim parte, anima, quasi parum ad nos atti-

nente post babita penitusque neglecta.

3. Hic Anima neglectus peccati omnis initium est; quisquis itaque vitam statuit Christianam agere, hunc primo radicitus evellat; Ad quod, profunda scientia aut eximis natura dotibus opus non est; insipientissimus quisque nisi pror su Idiota, satis ad hoc instructus est, si eandem hac in re, quam in negotiis sacularibus solet, prudentiam adhibere velit: qua igitur hominum in rebus mundanis diligentiam exsuscitare solent, exponam, & deinde ad anima curam transse-

4. QUATUOR vulgo sunt qua Curam nostram excitant: Primo, rei Pretium: Secundo, Utilitas, cum en carere non possumus sine magno nostri damno & incommodo: Tertio, Periculum cui obnoxia est: Quarto, Spes de cura nostra successu concepta, tanquam salutem

& incolumitatem rei curate allature.

Rei pretio respondet: Pretiosiora queque tium! vigilantissime tuemur, ne amitta-

mus folliciti: Nemo fimum aut stercus, sed nummum, aut quicquid pretiosissimum habet, cistà includit obseratque. Anima itaque plus cura quam reliqua omnia qua in mundo sunt, meretur; utpote qua pluris infinite valet: Pri-

mo, quia ad Divinam imaginem conditweft ; Deus enim fufflagit in nares ipfius halicum vitæ, Gen. 2.7. Cum autem Deus reliqua om-nia dignitate & prastantia antecedat, quò pro-piùs aliquid ad Deum accedit, eò magis astimandum oft; ideoque quoniam nulla eft in terris creatura qua Deum ulla ex parte referat prater Animam bumanam, buic plus cura quam reliquis omnibus impendere debemus. Secundo. Anima non moritur. Res ex duratione aftimare solemus: quo quid dinturnim est, es majoris pretii. Anima autem in aternum, permanebit, Divities, Forma, Robore, imò corporibue ipsis evanescentibus; manet superstes unima, qua proinde majoris pretis effet oportet : quanta ngitur dementia est hac animarum contemptio? multos non dicam dies aut menses, sed Annos in divitiis que citò aufugiunt congerendis, absumere, animasque interim nostras (stabilem tamen & pretiosum Thesaurum ) Diaboli depradationibus & latrociniis exponere.

6. Secundò, Sollicitos reddit rei alicujus UTILI-TAS, seu Damnum quod rem perditam consequitur. Hoc ratio communis distat in

Animam perdere quanta miseria.

rebus vita hujus; defluentes crines cernimus, net commovemur tamen, utpote quibus facile caremus: at si periclitantur oculi nostri aut corporis membra, omnibus tantum malum viribus solliciti amolimur; at omnem longe calamitatem superat ca qua ex perditione anima oritur.

Verum

Verum est, Animas nostras uno sensu perdi non posfe boe eft non possumm it a perdere ut effe definant : Deffunt autem alio fensu perdi, sta ut priori fensu perditas malimus, hoc est fælici verum statu, ad quem condita funt, exclusa in extremam miferiam demergantur : verbo dicam, in infernum, unde non datur reditus, detrusa percunt in aternum : quod ut effugiamus, non parum interest corporum noftrorum, que delicie nostre sunt, & in quibus curandis toti occupamur: interest bac enim post mortem excitata, & animabus denuo conjuncta, idem quod animas fatum manet. Si wos igitur neglecta penitus anima, corporis tantum cura folicitet, certa pernicies animam, nec minus certa corpus maneat necesse eft : si igitur corpus revera diligas, hoc anima optime confolendo estendas: Tecum cogita an possis æterna pati incendia? Si enim minima ignis fcinsilula in partem aliquam corporis incidente, dolorem ferre non possumus; quanto minus toto corpore in ignes aternos conjecto, aternos inquam non boras aliquot aut dies duraturos : nec enim propier adeft miferiarum exitus post multa annorum millia in cruciatibus infandis absumpta, quam primo quo coperunt die: Hoc inquam cogita, ut & bas te poenas eò quòd animam neglexeras certo daturum effe, & proinde commiseratione saltem corporis miseriarum partem luituri ductus, aliquam anime curam impende,

7. Tertium ad Curam alicujus rei agendum incitamentum, à PERICULO quo res illa versatur, ducitur. Rei autem periculum imminere po-

Periculum quo anima verfatur.

test, vel ab inimicis externis, vel ab interno aliquo malo. Primo, Foras ab inimicis, quomodo ovibus à lupis voracibus, quod eo magis pastoris vigilantiam excitat : boc idem anima sontingit; quotidiana ei & ingentia intentant pericula Inimici fui, Mundus, Caro & Diabolus, cum his igitur veluti cum juratis animarum bostibu perpetuum fore nobis bellum folenni sacramento obstricti pollicemur, animarum saluti tum primum consulentes :, quisquis itaque inducias cum eorum aliquo pacifeitur, nec anime fidm, nec Voto, perjuris crimen, quod quidem ferio & diligenter expendi meretur, incurrit. Quò autem melins, qua anima pericula imminent, intelligamu ; consideremus aliquamdiu, quales sunt quibuscum contendit inimici.

8. Plurima sunt qua bostem reddunt formidabilem: Primò, altutia & dolus, quo uno sapiùs victoria reportatur; in hoc omnes longè
superat Diabolus, & proinde hostis est maxime formidandu; astutiz specimen ingens dedit
cum primos nostros Parentes, nobis longè sapientiores, dolo circumventos prossigavit, nec
igitur mirum si nos fraude & insidiis interceptos exilio det. Secundò, bostem Vigilantia sua
& Diligentia reddit formidabilem; ob quam
esiam, hostis maximè metuendus Diabolus est,

#### Introductio, De Necessitate

in boc totus est ut nos perdat, nec boc oscitanter agit, fed continno obambulat, quærens quem absorbeat, 1 Pet. 3.8. Omnes nobes malum in-ferendi occasiones, eaque cum diligentia captat, quod nullas patitur pratertabi. Tertio, propinquus magis Inimicus quam remotus metuendus eft; si enim procul distet, tempus nobis ad ar-ma capienda, nosque contra illum muniendos Suppetet; sin propins adsit inopinantes opprimat : bujusmodi inimicus Caro aft, domesticus quidem, & in sinus nostros receptus, sem-per igitur prasens adest, omnique mali inferendi opportunitati intentus, securos effe vetat. Quarto, Majorem nobis terrorem hoftis perfidia & improbitas debent incutere : facilius O fatulius nocet, qui malitiam fictà amicitià occultat : bujufmodi autem inimicus caro eft. nobiscum agit ut olim Joab cum Abnero, 2 Sam. 3. 27. Amicitiam simulans lethale vulnus infligit: ad adagandas & comparandas nobis vo-Inptates prompta, ut iis hamum latentem tanquam escà induat, quem dum voramus peri-mus. Quinto, Hostes formidabiliores multitudine sua redduntur; Mondus autem nil aliud est quam numerosa acies contra nos instru-Eta: nulla est rerum conditio aut status, imò vix ulla Mundi creatura, que non aliquando contra animam militat : Nos Honores mundi superbia; Opes avaritia; Res prosperæ oblivione Dei; Res adversæ impatientia inficiunt : Men-Sa nostra nobis taqueo fit; ad Voracitatem cibo, ad Ebrietatem poth nos incitante. Sodales noftri.

nostri, imò aliguando Amici contra nos conjurati militant; aut exemplo suo aut bortatu ad

peccatum nos impellentes.

n

-

3

9. His omnibus perpensis, cenfesne animam tot tantisque periculis obsessam dormire oportere? Samsonem irruentibus jam Philitais somno exitandum effe ipsa Delila censuit. Nes dubitarit CHRISTUS, quin si paterfamilias sciret quâ vigilia fur venturus sit, vigilaret, nec sineret perfodi Domum suam, Mat. Nos in medio furum degimus, & corum proinde insidias quavis bora metuere deceret, nec tamen eadem cura pretiofam noftre partem animam, qua domum noftram aut rem vilissimam custodimus? metuo ne anime noftre jure nobis exprobrare possint, quod Christan olim Discipulis suis, Mat. 26. 40. Itane? non potuistis unam horam vigilare mecum? Sune enim vereor plurimi, qui interrogati, quando horam unam illis impenderint, quanquam inimicis infestissimis obsessis, harebunt ancipites quid respondeant. Quanam igitur miserarum animarum conditio effe potest, ad quas perdendas omnem curam & diligentiam inimici, nos nullam ad eas tuendas conferimus? Eadem sane que urbis obsesse, in qua excubia nulle aguntur, preda obveniat hostibus necesse est: Animadvertite hoc obliviosi Dei, (imò obliviosi veftri ipforum) ne vos rapiat, nec fit qui eripiat, Pf. 50. 22.

10. Res etiam alia ratione in discrimen addueatur, nimirum ab interno aliquo Malo aut Motbo.

#### Introductio, De Necessitate

Morbo. Hac corporum nostrorum sape conditio est ; non tanium Vi externa obnoxia sunt, sed morbis etiam intus nascentibus sapinis laborant, quo casu opus non est ut quie periculi nos satis jam sollicitos admonent, aut ad medetam quarendam incitet: hic etiam Animæstatus est: Eas nos corporis partes morbo tentaris consemus, qua suo reste ossicio non sunguntur; vitiatum palatum qui cibos reste non sapit que agrum somachum qui non concequit: qued idem de Anima censendum, quoties suo non sunguntur munere facultates ejus.

11. Tres funt pracipue partes anima, Intellectus. Voluntas & Affectus : qua quidem vitiars & corrumpi apertum eft. Se quisque interroget, quantulum est quod rerum spiritualium intelligat, & statim deprehendet intel-lectum calligare, quanto ad malum velle quam bonum proclivior fit; & cenfeat incurvare & corrumpi suam voluntatem? quanto cupidinie aftu ad voluptates peccati rapiatur, quam languido autem O' frigido affettu Deum & virtutem prosequatur ut facile agnoscet vitiari affectus suos, & rationis sua imperium prorsus excussifie? ut autemin morbis Corporeis primus oft ad Sanitatem gradus, Scire morbican-Sam ; ita bic etiam opus est ut sciamus, quaratione Anima in bunc statum morbosum incidit ; qued paucis jam expenam.

Primum fœdus. 12. DEUS primum hominem Adamum peccati expertem creavit, animaque sue officii sui ple-

nam notitiam indidit: viresque addidit, ut posset si vellet, mandata omnia Dei exequi. Cum homine ad hunc modum condito, FOEDUS hujusmodi Deus pepigit, quod si in obsequio sine peccato perstaret, primò idem animæ robur & præstantia quà tunc praditum erat permaneret; nec secundò moreretur unquam, sed in Cælum receptus, sælicitate eternà frueretur. At è contra, si peccatum admitteret, Deique pracepta transgrederetur, tunc ipse & posteri sui scientiam & vires istam amitterent; secundò, Morti forent obnoxis, nec hoc tantum, sed etiam æternæ Damnationi

in inferis.

t.

-

H

æ

1-

3

13. Patto hoc quod PRIMUM FOEDUS folet appellari cum Adamo, ac toto proinde genere humano inito, Deus in obedientia experimentum unius folummodo arboris esum Adamo interdixit, permissis ei reliquis qui in borto, quem Dem ei colendum dederat, nafcebantur: Hic autem violato Dei pracepto ex arbore comedendo, sibi posterisque suis maledi-Etionem accersivit: non tantum officis fai cognitione, sed ut ejus prastandi facultate unius bujus peccati perpetratione amissis; quod idem nobie ad imaginem fuam natis accidit; bine Czci officium nostrum non cernimus, & Impotentes exequi non possumus, à bono averst, & ad omne malum prompti & proclives, gri ad instar stomachi, qui cibum salubrem fafidiens, eum appetit qui morbum nutriat.

14. Videtis jam quomedo morbum anima contraxit, nec non fatalem ( ut probabile aft ) futurum esse; nec plura addere necesse oft, ut evincam Animas vestras in magno difcrimine versari: Vereor potius ne deplorata omnia censentes hinc pratextum Negligentiam vestram excufandi arripiatis; cui ut occurram, quartum Diligentia fen Cura Incitamentum exponendum eft.

non carebit.

Cura successu ræ nostra successu concepta, tanquam rei curate tuende

& confervanda utilis; bec nist adsit, curam omnem despondentes animo abjicimus. Deserit agrotum medicus, quam-primum de eo caperit desperare : sin Spes aliqua fanitatis recuperanda affulferit, Curationem repetitis remediis promovet, tandémque perficit; ob banc pariter rationem diligenter cu-zanda sunt anima nostra, nee enim eo deventum eft, ut de earum Salute desperemus, imo certum eft, fore ut convalescant, si quid nostri est officii faciamus.

16. Quanquam enim istud Adami peccatum totum genus bumanum aterna perditionis fententie subjecit, visum tamen est Deo, consque calamitatis nostra misereri, ut nobis filium suum daret, & in eo Novum Fædus, violato jam

priori, nobiscum feriret.

17. Secundum boc FOE-DUS cum Adamo of in eo nobiscum statim post Lapsum fattum est. O verbis iftis Gen. 3. 15.

aleter- am si

-

.

e

ec

-

-

-

-

73

1-

ie

6-

77

Secundum Fædus.

Semen mulieris conteret Serpenti caput, breviter comprehenditur: hoc quoque partim ex Beneficiis à Deo conferendis, partim ex Officiis à nobis prastandis constabat.

18. Dem Filium suum, Deum sibi aqualem mittere, ad nos pollicitus est, ut homo sactus similis nobis per omnia, absque tamen peccato, pro nobis hac qua sequentur ageres.

19. Primo, Totam Patris sui Voluntatem nobis patesaceret; cui si pareamus, Deo accepti, pramio donabimur: Hoc Christus, non minimam officii sui partem in Sermonibus istis & Præceptis qua in Evangelio occurrunt, prastitit. Unde PROPHETA noster audit, cum olim Propheta munus esset non tantum sutura prædicere, sed & docere & exponere Divinam Voluntatem: Nostrum itaque bic officium postulat, ut ei auscultantes, avide Divinam, quam ut nobis enarraret cælitus missus est, discamus voluntatem.

20. Secundo, eum oportnit peccata nostra expiare, non tantum unum illud Adami, sed totius Generis humani peccata, si verè resipiscant vitamque emendent, atque ita nobis Remissionem peccatorum promereri, Gratiam Dei conciliare, nosque ab aterna perditione peccatis nostris debita redimere: Hac omnia morte sua effecit, seipsum victimam immolans pro peccatis

#### Introductia, De Necessitate

omnium qui verà panitentià dusti its in posterum renuntiarent; binc SACERDOS nofter eft. Sacerdotis enim munus erat Sacrificia pro peccatis populi offerre. Ex parte nostra, noltri est de peccatis nostris vere & ex animo Conteri, atque in posterum deserere, cum alia lege morte Christi nibil impanitentibus conferente remitti nequeunt .- Secundo, hoc prastito, sirma side Credere nos Sacrificii sui amplissimum fructum percepturos effe : nempe peccata nobis omnia, quot & quantacunque fint, remiffa iri, nosque ab eternis suppliciis peccatis nostris debitis liberatas iri. Muneris Sacerdotalis officium alterum erat Populo Benedicere, & pro eo Intercedere. Hoc quoque in mandatis habuit à patre suo Christing, Act. 3. 26. Deus filium suum Jesum misit qui benediceret vobis: in quo benedictio ifta consistebat. verba sequentia oftendunt, scil. avertendo. unumquemque à pravitatibus suis : & proinde que adhibuit media ad nos à peccatis avertendos, inter maxima sua Beneficia numeranda funt. Quod ad Intercessionem fuam attinet, boc non tantum in terris agens prastitit, sed ctiam in Calis pergit praftare, Sedet enim ad dextram Dei & interpellat pro nobis, Rom-8. 34. Ex parte nostra, nostri est ineffabili huic Benedictioni non resistere, sed sic Benedici velle, à peccatis nimirum converti, nec irritas reddere Preces & Interpellationem fuam pro nobis, que quidem nobis in peccato perfiftentibus fruitu careant necesse eft. 21. Ter-

ia.

43

no

14

2-

0,

-

is

3:

-

.

).

6.

21. Tertio, Christum oportuit nobis vires suppeditare, quibus quod Deus à nobis exigit peragere possimus: quod prastat primo legis Adamo lata, que ab omni peccato immunem effe juffit sub pæna damnatienis, rigorem mitigando, alacri tantum finceroque conamine voluntatem Divinam prastandi injuncto, & accepta delinquentium sincera pænitentia. Secundo, immittendo in corda nostra Spiritum Juum Sanctum qui nos regat as gubernet, qui vires ad Tentationes superandas, ut & ea om-nia exequenda qua à nobis Deus sub Evangelio exigit, suppeditet. Unde etiam REX noster est, cum hoc Regis proprium sit Regere & Gubernare, & Inimicos subigere. Nostri ergo officii est, obedientes nos illi subditos prastare; ab illo regi & gubernari; Legibus sus parere, Rebellium partes non fequi, i.e. peccatum aliquod non fovere, sed Gratiam suam sedulo implorare qua tentationes subigamus; & impetratam in hunc usum diligenter adhibere.

22. Ultimo, Christus omnibus illi sideliter obsequentibus, aternam gloriosam hareditatem, Regnum Colorum, quod prior aditi, nobis aditum aperiturus, obtinuit. Nostri igitur ossicii est, sedulò cavere nè in peccato aliquo persistentes, colesti illa hareditate excidamus. Neve secondo animos nostros terrenis hisce rebus assigi pariamur, sed eos juxta praceptum Apostoli, Col. 3. 2. Superna curate non terrestria, sursum erigentes, beata iltius hareditatis, pra qua sordent & vilescunt om-

nia

#### Introductio, De Necessitate

nia inferiora, confortium quotidie sitiamus Oanhelemus.

23. Has SECUNDI FOEDERIS Summa est, vides jam quid Christus feeit, ad quem modum tria ifta Præclara Munera, RE-GIS, SACERDOTIS, & PROPHE-TE obit: nt & quid à nobis exigit, quod niss prastemus, parum quicquid fecit, nobis profuturum sit : Nec enim ut Sacerdos allos redimet. nist qui eum pro Propheta suo qui doceat, & Rege qui se regat, suscipiunt : Imo si nos, quod partium nostrarum est, in boc fadere non servemus, pejor erit fædus boc violantium conditio, quam si nil tale unquam extiterat; rationem enim reddituri sumus non tantum violata legis, sed & contempta misericordia; quo non est aliud crimen atrocius: sin autem fædus boc rite fervemus, boc eft, si cuilibet pracepto Chrifti conemur fincere & pro viribus morem gerere: si in nullo peccato voluntario persistamus, si priora vita peccata lugeamus G. deseramus; nos omnia qua recensui bona certo certins accepturi sumus.

24. Videtis tandem non esse cur ANIMA-RUM CURAM abjiciatis, quasi de iis plane desperandum esset; patet enim eas eo in statu esse in quo cura illis cum necessaria tum utilis sutura est: si enim non essent à Christo redempte, frustra suerat iis curam impendere; aut si omnes etiam slagitiose viventium Redemptio hec complexa suerat, supervacanea suerat Cura, sine qua potuissent salva esse. Deo au-

tem ita visum est, Beneficia Christi nos sine cura

nostra non affequi.

25. Hac omnia agente Deo, ut animas nofiras servet, si nos ipsi paululum illis cura impendere nolumus, merito perimus; quid enim annon illum tadio vita agi crederes, quem ab exitiali morbo periti Medici ope paululum recreatum, & amorte veluti retractum, Medici tamen hujus imperatis obsequium, quod unice ad integram valetudinem recuperandam deerat, detraitantem cerneres? Pari jure odisse animam, & proinde eam velle perdere censendus est, quisquis

tam aquis vita conditiones respuat.

26. Videtis quanta has animas Benevolentia Dem complexus sit; quicquid in se erat Tota TRINITAS fecit, Pater, Filius, Spiritus Sanctus. Pater unigenitum filium dedit; Filius feipfum; & exuta aliquandin gloria sua, acerbam Crucis mortem perpeffus est, ut animas nostras ab exitio liberaret; adest semper veluti administer Spiritus Sanctus, nobisque gratiam suam, quà animas servemus, offert, & tantum non obtrudit; eò usque salutis nostra cupidus, quod oblatam nobis gratiam respuentibus, contristari dicitur, Eph. 4. 30. Graviori igitur non possumus Deum contumelià lacessere, quam quod tanti aftimat contemnendo, animasque quas suo sanguine Christus dig-nas censuit, vel minima Cura indignas censendo. Res mundanas ex corum opinione qui in ejufmodi rebus versantur, astimare solemus : Nemini fane notine effe poffit Animarum pretium quam

#### Introductio, De Necessitate

quan Deo Conditori; pudeat igitur, saltem propter Numinis reverentiam, viles habere quas ille tanti astimat; prasipuè cum eo jam in statu sint, quod nequeunt nist negligentia nostra

perire.

27. Sic paucis ( quod mihi propositum erat ) exposui Quatuor ifta Diligentia incitamenta, gribus nunquam non commovemur, quoties de rebus hujus mundi agitur; oftendi etiam non tantum Rationem fed & Neceffitatem postulare ut nos has vehementius moveant cum de Atlima agitur. Quid amplius addam? concludam cam verbis Prophera Ifa. 46.8. Recordamini hus jus, & præbete vos viros, i.e. Eandem Anime curam impendite, quan rebus cateris om nibus alicujus momenti impendere Ratio jubet : quod quidem Communis Juftitia poffulat : Anima enim Rationem offam vobis fabe ministrat, qua res hujus mundi curatis, ut igis sur ipfa nullum Rationis bujus fructum percis piat iniquissimum est; perinde ac fi Pater familias qui cuncta famulis subministrat, cibo ab illis depulsus, unicus foret in familia fua, qui fame conficeretur.

28. Nec tantum hoc Justitia, sed & Misericordia postulat: Anima enim, ut patet, in aternas, easque inestabiles miserius, neglecta, incidet. At tunc temporis serio nimis frustraque hac omnia animo recolctis & volvètis: ultimum miseris persugium Divina misericordia est, qua vos equidem contemptu ejus & abusu indignos reddidistis. Qua autem fronte in extremis an-

gustiis

gustiis Misericordiam à Deo implorare audebitis, quam vos ipsi animabus vestris denegâstis? quas nec communi Charitate complexi estis; nec enim rationem ullam eavum babuistis, nec vel supervacuas illis horas, quarumque vixtadia fallere potuistis, impendere dignati estis.

29. Hac animo attente & serio ponderate, & siquam à Deo commiserationem in summis angustiis positi speratis, vestri ipsorum dum tempus sinit, commiseremini, pretiosis vestris Animabus ea qua deces cura consulontes.

30. Si his argumentis Officii hujm necessitatem vohis persuasi, restat dicendum in quibus hac Cura versari debet; nimirum in iis omnibus agendis, qua Anima falicitati promovenda inserviunt, (qui unicus est Cura nostra sinis) quanam hac sunt, accedo ut ostendam.

#### . . . . . . . . A

## ARGUMENTA

# CAPITUM.

#### Dies Dominicus I.

Pag. 1. & Sacrarum Literarum, p. 2. Officii humani Divisio, p. 3. Ossicium erga Deum, lb. S. Primo illum pro Deo habere, quid hoc sit, p. 3, 4. Fides, p. 4. Assirmationibus, p. 5. Praceptis, Interminationibus, Promissi adhibita, p. 5, 6, 7. Spes, p. 9. hujus extrema Prasumptio, lb. Desperatio, p. 9. Amor, p. 10. in Dei prastamia & Benevolentia fundatuu, p. 11. Benevolentia ejus quoad Animas, & Corpora, p. 11, 12. Amoris indicia, placendi studium, p. 13. Fruendi desiderium, p. 14, 15, 16. Timor, p. 17. Homines pra Deometuendi infania, p. 17, 18. Fiducia, p. 20. in periculis, p. 20, 21, 22. in egestatibus, p. 23.

#### Dies Dominicus II.

De Humilitate, p. 27. Submissio praceptis Des, ib. castigationibus, patientia in Adversis, p. 29. submissio Sapientia Divina, p. 32. Honora babiti Deo varii medi, p. 33, 34. Templo suo, p. 34. Reditui

Reditui suo, p.35. scelus sacrilegii, p. 36. Diei suo, p.37. Festis Ecclesia, p.38. & Fastis, p.39. Verbo Dei, p.40. de Catechesi, p.41. de Concionando, p.43,44. Sacramentis, p.45. de Baptista noque ad p.52.

#### Dies Dominicus III.

De Cana Domini, p. 52. de Examinatione pravia, ib. in qua ducis spiritualis usus, 63, 64. Inter Communicandum quid agendum, 63,64,65, 66. Posteausque ad 75.

# in Jon bus Dominicus IV.

Hones Nomini Divino, p. 75. Blasphemia, ib, Innamentum Affentorium & Promissorium, 76, Micitum, ib. Perjurium & de Juramentis leuin hu, &c. ad finem.

# quand Arithus, Comora por the Staters defiders

De Adoratione, p.84. Oratione, îb. cujus pare tes Confessio, Petitio, 84, 85. Deprécatio, 86. Intercessio, 87. Gratiarum Actio, 88. de Publicia precibus, 89. Privatis, 90. Orationis conditiones requisita, 91,92,93,94. de Corporis gestu in Addratione, 98. de Panitentia, 98, 99. de Jejunio, 103. §. Secundo alium Deum non adsciferre, de Idololatria externa & interna, 105, 106.

Redien

#### Dies Dominicus VI.

9.

0-

1

De Officiis erga nosmetipsos, p. 106. de Humilitate, 107. de superbia reatu, ib. periculo, 108. supplicio, 109. insania, 110,&c. de inanu Gloria reatu, 114. periculo, ib. stultitia, 115. remediis, 116. de Mansuetudine, 118. esus obtinenda mediis, 120. de Consideratione, 121. statu nostri & attionum, 121, 122.

## Dies Dominicus VII.

De 'Avlagacia, ejusque oppositio, p. 124. Obmurmuratione, Ambitione, Avaritia, 123, 126. ejusque atrocitate, 127. Invidia, 128. Avlaguesas obtinenda mediis, 128, 129. de Diligentia, 129. qua vel in vigilantia, ib. vel industria in augendis Gratia & Natura donis, usque ad 133. de Castitate, ib. ejus asseguenda mediis, 136. de Temperantia in edendo, 137, 138, 139.

#### Dies Dominicus VIII.

de 141. 15

De Temperantia in bibendo, p. 140. de falsis bibendi sinibus, societatis gratia, benevolentia conciliatione & conservatione, &c. usque ad 148. dehortatio du sbrietate, & duntio objectionum, 151, &c.

toid ad comments, to "in Commerce, 194.

#### Dies Dominicus IX.

De Temperantia in somno, 157. de Recreatianibia, 159. de Vestitu, 161. eju sque & virtute. O vitto, de nimia Parsimonia quoad officia prima, 162, 163.

#### Dies Dominicus X.

De Ossicius erga vicinos nostros, p. 165. in Ju-Bitiam Negativam & Positivam divisis, 165, 166. de Justitia Negativa erga animam vicimi, 166. asque ad 172. erga Corpus, 172. de Homicidio, ejus varius modis, 173. suppliciis, 174. indiciis faltis, 175. de Mutilatione, 177. de vulneribus & plagis, 179.

#### Dies Dominicus XI.

De Justitia quoad possessiones vicini, p. 181. de Adulterio, 182. usque 185. de justitia circa bona vicini, 185. de Malitia, ib. de Avaritia, 186. de Oppressione, 187. de Furto quod vel in debitio non solvendis, 188. Debitorum varia gepera, 189, 190.

#### Dies Dominicus XII.

De surripiendis bonis vicini, p. 191. de Fraude in ressidei commissa, 193. in Commercio, 194.

in Venditore, ib.&c. in Emptore, 196. Fraudis remedia, 197,&c. de Restitutione, 200.

#### Dies Dominicus XIII.

De Falsis rumoribus ad Famam Vicini speltautibus, p. 201. Falso Testimonio 202. publice, 203. de suspensione de contemptu, 205. bac omnia sustitia negativa officia etiam ad cogitationes respiciunt, 209. de Justitia positiva de primo de veritate, 212. ejusque opposito Mendacio, 211. de Comitate, Mansuetudine, 212, 213. de altercatione de execratione, 214.215. de Invidia, Detractione, 216. honore babendo donis extraordinariis ut de dignitate cateris praeminentibus, 218. de Debitis egenis de pauperibus, 219. de Officiis ex relationibus quibusdam nascentibus, 221. de Gratitudine erga benefactores, 222.

#### Dies Dominicus XIV.

De officio debito Magistratibus, Parentibus, p. 224. debetur Supremo Magistratui honos, eributum, ib. Preces, Obedientia, 225. de officio nostro erga Pastores, 227. eis debetur Amor, Honos, 227, 228. Victus, Obedientia, 229. Preces, 230. de officiis Parentibus Naturalibus debitis, Reverentià, Amore, &C. à 231. usque ad 237. de officio Parentum erga Liberos, 237. usque ad 246.

Dies

ite.

-1-

ile

7.

#### Dies Dominicus XV.

" Merdugar. 10

De officiis Fratrim, p. 246. Spiritualium, 247, 248, 249. Uxoris officio, obedientia, 250, 251. fide, 251. Amore, 252. à quibus Mariticrimina uxorem non abfolvunt, 252. de viri officiis, Amore, Fide, Alimento, 253: Infitutione, 254. de mutuo auxilio & oratione Conjugum pro se invicem, 255. quid in nupriis contrabendis practique spectandum, 255. de Nupriis illicitis, 256. de officiis Amicorum, Fide, auxilio, Admonitione, &c. à 257, ad 260. de Servorum officiis, Obedientia, Fidelitate, patientia, &c. à 260, ad 262. de Dominorum officiis, ad 265.

#### Dies Dominicus XVI.

Alii Officiorum Fontes erga vicinum, p.265. de Charitate Affectuum erga Animas, 266. Corpus, bona & existimationem vicini, 266. de Charitatis hujus effectis, veluti Pacis studio, 267. extinctione invidia, 268. superbia, &c. à 269, ad 272. Motiva ad Charitatem hanç à 272, ad 283. de Charitate Actionum erga Mentem, Animam, 283, 284. Corpus vicini, 286.

#### Dies Dominicus XVII.

De Charitate circa bona vicini, p. 288. Divitis, Pauperis, 289. de Conditionibiu ad Elecmosynas

mosynas bene prastandas requisitis, à 290, ad 297. Charitatis officia circa existimationem vicini, 299. de Paceinter litigantes concilianda, 302. de Charitate erga Inimicos nostros, 305. Officia Christiana & possibilia & jucunda, 307. etiam cùm persecutionibus exponant, 308. Periculum procrastinandi Conversionem nostram ad Deum, 309.

7,

4. fe 6. i-

## INDEX ORATIONUM

huic Operi nexarum.

| Rationes Matutina, P                     | ag. 315 |
|------------------------------------------|---------|
| Nocturne,                                | 322     |
| Collect a pro variis Gratiis,            | 327     |
| Paraphrasis in Orationem Dominicam,      | 340     |
| Ejaculationes à Libro Pfalmorum deprom   | pta,343 |
| Examinationis capita ante participation  | em      |
| Sacra Cona,                              | 346     |
| Preces pracedentes Sacramentum,          | 362     |
| Ejaculationes inter Communicandum ufu    |         |
| panda,                                   | 366     |
| Preces que sequi possint Communicationen | 1, '368 |
| Oratio graffante publica Persecutione,   | 373     |
| Oratio in Adversis.                      | 374     |
| Preces ab Infirmis usurpanda,            | 378     |
| Preces graffante publica calamitate,     | 389     |
| Oratio pro bac Ecclesia,                 | 392     |
| Oratio pro Pace Ecclesia,                | 394     |
| Oratio pro Regia Majestate,              | 399     |

Dies

and the second of the sequificing the second of the second

## MUNDARA O SER SIMI

mire and the state of the

#### Dies Dominicus I.

De Officio Hominis ex Lumine Natura, ex Lumine Scriptura: Hominis Officia ad tria genera revocantur, aut enim ad Deum, nosmetipsos, aut proximos nostros referuntur: Officium nostrum erga Deum; de Fide, Promissis, Spe, Amore, Timore, Fiducia.

A nobis bona Christus acquistvit quæ animam proculdubio reddent selicem, càm his vel Æterna selicitas accensenda sit: Quoniam autem hæc nos jure vendicare non possumus nisi adimpleta priùs Conditione nobis proposità; ideo quicunque anima suæ selicitatem exoptat, Conditioni adimplendæ se accingat oportet: quænam hæc sit suprà in genere innut, i. e. Alacre sincerumas, conamen toti voluntatis Divina obtemperandi. Cùm autem hæc Divina voluntas plurima in se complectatur, hæc quænam sint etiam sciamus necesse est, hoc est, quænam ea omnia sunt quæ à nobis jam exigit Deus, quorumque observationem æterna selicitas, omissionem æterna miseria consequetur.

2. Horum aliqua funt animis noftris adeo penitus impressa, ut Natura innotescant: i. e. Officii ea esse Natura.
nostri vel tacentibus Scripturis agnostri vel vel ex Ethnicis patet qui nondon

nossemus. Quod vel ex Ethnicis patet, qui nondom cognito aut Veteri aut Novo Testamento, genera-

lium tamen quorundam officiorum obligationem agnoscunt, cujus generis sunt Deum, Justitiam, Parentes colere & ejusmodi: & teste Paulo ad Rom. c. 2. 15. Conscientia sua his in rebus illos aut accusant aut defendunt, i. e. an que oportuit fecerint

annon, pronuntiant.

3. Jam quanquam Christus clariorem mundo Lucem impertiret, minime tamen hoc voluit, ut Lux illa Naturalis quam in animis nostris Deus accenderat, supernaturalis hujus ortu ex aliqua parte extingueretur: Juvat igitur vos obiter monere, ne quid minori huic Lumini repugnans admittatis, hoc est, ne quid eorum audeatis qua vel naturalis Con-

scientia peccata pronuntiet.

4. Meritò cuivis verè Christiano horrorem incuteret cogitanti, quot hodie Religioni addictiores se professi, vitam iis ducant in slagitiis à quibus vel Ethnicus abhorreat; quique dum fratribus suis sanctiores magisque illuminati velint haberi, ab omni justitia aliena perpetrant, idque licere, Christiana inæ libertatis prærogativis adnumerari velint; quorum insidias sugere omnes monendi sunt, quotquot salus sua cordi est; ideoque sundamenti loco ponatur, Religionem seu Opinionem que scelus aliquod hominibus indulget, non posse à Deo ortum ducere.

5. At exringuenda licet not fit lux hæc animis nostris à Deo infusa, non tamen hâc soluminodò duce innotescit Divina voluntas, nec igitur hâc hærendum est, sed ad ea dicenda progrediendum, quæ

Deus aliis modis mundo patefecit.

Inx Scripturarum

6. Horum notitia è Scripturis petenda est, ea omnia præcepta complexis, quæ Deus nobis tanquam officii nostri normam præscripst.

7. Ex his alia ante Adventum Christi tradita funt, qualia sunt quæ passim per Vetus Testamen-

em

Pa-

ant

int

do

ut

ac-

rte

ne

OC

n-

11-

fe

el

n-

ni

æ

0-

ot

a-

0-

is

ò

2-

æ

a

tum sparsa occurrunt, at præcipue quæ in Decalogo & præclaro illo Deuteronomii Libro continentur: alia à Christo data sunt, qui Legi Naturæ Veterisque Testamenti non pauca adjecit: & hæc in Novo Testamento sparsa videre est inter præcepta & Christo & Apostolis suis tradita, at præcipue in Sermone isto profus Divino in Monte habito, & in quinto, sexto & septimo capite Evangelii secundum agere oporteret, at quonlam sic in immensum cresceret tractatus, & minori usui foret plebi quorum utilitari præcipue hoc opere consultur, visum est alia methodo insistere, scil his omnibus in compendium missis, qua possim perspicuitate, quid sit cujusibet Christiani hodie officium, edocere.

8. Hoc paucis complexus est Apostolus, Tir. 2. 12. Ut sobrie, juste, Tria capita
officium nostrum in nosmetipsos; mi.
Juste officium nostrum in proximos;

Piè officium nostrum in Deum complectitur hæc igitur erunt tractatus hujusce capita, officium nostrum in Deum, in nosmetipsos, in proximos. Ab eo quod in Deum est exordiar, utpote quod reliquis duobus fundamenti loco optime substernendum sit.

9. Officium nostrum erga Deum plurimis ex partibus constat, quarum præcipuæ, duæ sunt; Primo, erga Deum. Illum pro Deo habere, deinde alium non adsciscere; in his duobus ea omnia comprehendumtur quæ officium nostrum erga Deum conflituumt, quod suo mox ordine patebit.

rò. Illum pro Deo habere, fignificat, Credere Illum esse Spiritum Pro Deo infinitum Gloria & Majestate inesse habere. fabili pollentem, fuisse ab æterno,

in

in atternum absque fine permansurum: esse nostrum Creatorem, Redemptorem, Sanctisicatorem, Patrem, Filium & Spiritum Sanctum, unum Deum, beatum in secula: nulli mutationi obnoxium, sed immutabilem; ab omni materia corporea secretum oculos nostros sugere, Spiritualem, invisibilem, quem nemo vidit, nec possit videre, ut monet Apostolus, 1 Tim. 3. 16. infinitè Magnum & Perfectum, quantum cogitatione assequi non licet; à nemine Esse suum accepisse, reliquis omnibus Esse

impertire.

11. Hæc sunt quæ quod essentiam attinet credenda sunt; at multiplici præterea persectione væstitum Scripturæ eum nobis exhibent: insinitå nimirum Bonitate, Misericordiå, Veritate, Justitiå, Sapientiå, Potentiå, adlasada, Majestate pollentem; Providentiå sua omniå regentem & gubernantem, cuncta scientem & ubivis locorum præsentem: Hæc sunt quæ à Theologis Attributa Divina appellantur & à nobis certå side amplectenda sunt, noc est, constanter tenendum est has omnes Divinas persectiones Deo inesse, idque summo gradu, sicque ut inesse nunquam desinant; alius ab illo qui nunc est, infinitè Bonus, Misericors, Verax, &c. esse nequit.

At illum pro Deo agnoscere amplius aliquid adhuc significat; nempe decere nos ea omnia officia præstare, quæ à creatura Deo suo debentur: quænam

hac funt superest dicendum.

Fides.

12. Horum primum est Fides, non tantùm ea (cujus suprà mentio facta est) quæ ad Essentiam & Attributa, sed etiam ad Verbum suum reservu; hoc est, sirmissimus assensus omnibus illius dictis tanquam perfectè veris adhibitus: Hoc necessario oritur ex Attributo Veritate; cum nil magis natura insitum sit

quàm

0-

n. e-

n,

e-

1-10

et

r-

Te

e-

a-

i-

â,

n-

1-

1:

0-

t,

i-

u,

11

le

a

n

n

1,

t

quam iis quæ quis dixerit cujus explorata fides eft, credere: ideoque cum Scripturæ fint Verbum Dei. omnibus inibi contentis tanquam indubitatæ veritatis effatis assentiri oportebit.

13. Materiam Scripturarum in Affirmationes. quatuor rerum genera distinguas li-

cet: Affirmationes, quales funt omnes Historiæ Biblicæ, cum res narrantur hoc aut illo modo evenisse; Christum à Virgine natum, in prælepi depolitum, &c. ut & multa Religionis dogmata, v. c. Deitati tres personas inesse, Christum esse Dei Filium & similia: Omnia id genus in Scripturis affirmata pro veriffimis habenda funt: Nec hoc tantum, sed quoniam ad vitæ nostræ institutionem conscripta sunt, eò nostra dirigatur oportet meditatio, ut his Christianæ Scientiæ rudimentis vitæ verè Christianæ fundamentum jaciatur.

14. Secundum rerum genus in Scripturis contentarum sunt Præ- Pracepta. cepta, i. e. plurima quæ nobis Deus præscripsit agenda; hæc ab illo profecta credendum est, ut & æquissima esse, & qualia numen deceat præcipisse: obsequium pariat hæc Fides oportet, ut quod æquum censemus fieri, à nobis revera fiat; aliter hæc ab illo emanasse credere, præcludet omnem

excufationi aditum. 15. Tertio, in Scripturis conti- Interminatinentur minæ: plurima occurrunt

loca, quæ in peccatis fuis perfiftentibus ultionem Divinam minitantur, quæ omnia hujus vitæ supplicia & miserias, spiritualia pariter ac temporalia, ut & æternam in vita futura perditionem in se complectitur. Certa jam fide tenendum est, has esse Dei minas, nec harum ullum inveniri posse impænitentibus effugium: ad hoc ideo profit fides hæc, æquum eft ut nos à peccatis quibus bus exitium hoc intentatur, deterreat; augetur alioquin fide nostra reatus, dum spretis hisce minis animum in peccatis pertinaciter obsirmamus.

16. Quarto, Promissa continent Promifa. Scripturæ, eaque vel Corpora vel Animas respiciunt. Quod ad Corpora attinet, plurima funt promissa quæ Deum spondent Corpori suppeditaturum, quicquid ei onus esse fibi videbitur. Unum citabo, Matth. 6. 33. Quarite primo Regnum Dei & justitiam ejus, & hac omnia (i. e. quibus Corpori opus est) vobis adjicientur; at notatu dignum est, priùs Regnum Dei quærendum esse & justitiam eius: i. e. Totos in eo nos esse debere ut Deum colamus, eique obsequamur, priusquam promissum illud de bonis temporalibus nobis vendicemus. Multa funt eague eximia quæ Animæ promittuntur bona; ut primò præsens requies & folatium, Mat. 11. 29. Suscipite in vos ingum meum, & discite à me, & invenieris requiem animabus vestris: at priusquam requies hare nobis debeatur, patet nos jugum Christi tubire oportere, & in Servorum suorum & Discipulorum numerum conscribi. Sunt denique promissa que quicquid Christus boni obtinuit id omne animæ pollicentur: at hæc nonnifi conditionem exequentibus promittit Deus, i. e. peccatorum veniam relipiscentibus, augmentum gratiæ acceptam fedulo administrantibus, & precibus plus adhuc ambientibus; æternam falutem leges suas usque ad vitæ finem fincerè colentibus.

17. Hæc igitur fides promissorum ad conditionem obeundam nos excitet oportet, quod ni efficiat, frustra eorum fructum expectamus; beneficia enim seu pramia alia lege, quam qua promittuntur sperare nihil aliud esset, quam fervi issus impudentiam aut dementiam imitari qui herum mecredem

poice.

posceret neglecto prorsus officio cujus gratia hac promissa est: facilè licet conjicere quale responsum serat ejusimodi servus; hoc idem nobis à Deo metuendum est: & quidem, statuendum est, eò tantum spectare Dei promissa, ut nos ad sanctimoniam alliciant, imò hunc in sinem Filium suum dedit, in quo omnia sua promissa continentur. At nobis satisfactioni Christi solummodò intentis, alterius, Legationis sua, partis, oblivio obrepit: certius autem nihil est, quàm Christi adventum huc pracipuè spectasse, ut homines ad probam vitam institueret.

18. Hoc toties facris in literis inculcatur, ut nemini quæ legerit cogitanti aut credenti dubium suboriatur. Iple Chriftus afferit, Matt. 9. 13. Veniffe Se ut peccatores ad ponitentiam vocaret: & Sanctus Petrus, Act. 3. 26. Deum Filium funm Jesum mifile, ut no s bearet convertendo quemlibet nostri abiniquitatibus suis: unde patet, quod nos ab iniquitatibus nostris convertere, erat Beneficiorum quibus nos in Christo beare Deus statuit, maximum. Imò à Sancto Paulo monemur, hunc etiam finem fuisse morti fuæ propositum, Tit. 2. 14. Qui dedit semetipfum pro nobis, ut nos redimeret ab omni iniquitate, & mundaret sibi populum acceptabilem, sectatorem bonorum operum: & Gal. 1.4. Qui dedit semetipsum pro peccatis nostris, ut eriperet nos de prasenti saculo nequam, i. e. à peccatis & malis moribus hujus sæculi. Plurima sunt loca huc facientia, at hæc puto sufficere ad evincendam hanc magni momenti veritatem, huc scil. spectasse quicquid fecerit Chri-Hus, ut nos ad Christiane vivendum impelleret, aut ut verbis utar Sancti Pauli, Ut nos erudiret, ut abnegantes impietatem & sacularia desideria, Sobrie, Juste & Pie vivamus in hoc faculo.

B 4

19. Jam

19. Jam promissa omnia in Christo fundari novimus, Quotquot enim promissiones Dei, sunt in illo EST : ideo & per ipfum Amen, 2 Cor. 1. 20. Ideoque fi huc respexit Deus quum Christum dedit, proculdubio & huc referenda funt promissa : quanta igitur promissorum perversio est, ea in finem illi cui destinarentur plane repugnantem detorquere, viz. in vitiorum fomitem & irritamentum? quod eveniat necesse est, si semel in animum inducamus, promissa nobis etiam malè viventibus obventura: in alium finem accommodanda esse monet Apostolus, 2 Cor. 7. 1. Has ergo habentes premissiones mundemus nos ab omni inquinamento carnis & spiritus, perficientes Canctificationem in timore Dei : Hoc si fecerimus, jure licet promissa nobis applicemus, & in eorum partem ut veniamus ovantes expectemus: Alioquin, promissa licet sint manifesta veritatis, nihil inde nobis commodi obveniet, quoniam nobis non fiunt, i. e. Conditionem non præstamus, unde nobis jus aliquod in ea accrescat.

20. Hæc est quæ exigitur à nobis sides seu assensus, rebus à Deo, Sacris in Literis patesactis, seile qui sini isti congruat quem unum intuetur Divina Revelatio, i. e. ut nos ad sanctimoniam vitæ instituat; absque hoc, nudus assensus veritati adhibitus, nihil aliud est quam quod agunt Dæmones, Ja. 2. 29. niti quòd is ipsis obduratiores videantur nonnullæ, illi enim credentes contremiscunt, utpore probè tenentes hanc illis sidem minimè profuturam; at nos intrepidi in peccatis persistimus, nec sidei nostra netuimus, obsequii licet fructus, unicum veræ sidei argumentum, nullos proferat; audiant hi licet Sancti Jacobi et de re sententiam, Ja. 2. 26. Sicut emim Corpus sine Spirita mortuum est, ita & fides sine

operibus mortua est.

21. Secundum Officium erga Deum Spes est, i.e. læta expectatio bonorum quæ pollicitus est: hæc au-

vi-

illo

ue ul-

ur

e-

in

at

Ta

m

r.

20

es 1-

1,

)-

i.

2

Spes.

tem (quod de Fide monui) ejulmodi esse oportet que natura promissorum optime congruat; qua cum conditionibus suis astringantur, eo usque sperare licet in quantum hac à nobis adimplentur: Si alia lege speramus, longe ab officio discedentes in prasumptionem grave equidem crimen incidimus; prasumere enim Prasumptio.

nihil alind eft quam Deo non pro-

nihil alind est quam Deo non probante aut potius prohibente sperare: cujus unusquisque reus est, qui peccati veniam & æternam salutem sperat, verà pœnitentia & obedientià, (quibus unicè hæc promittuntur) destitutus. Vera Spes ea est quæ nos mundat à peccatis, 1 Jo. 3. 3. Et omnis qui habet hanc Spem in eo, sanctificat seipsum, sicut & ille sanctus est: hoc est, Spes essicit ut peccatis quis renunciet & imitationi Christi sedulò incumbat, quod ni essicat, quantacunque licet siducià instata sit, spes Hypocritæ censenda est, quæ teste Jobo peribit.

22. Nec tantum Præsumptione, aliâ etiam ratione, nimirum Despe-

ratione officium hoc transgredimur.

Desperatione nolo quod vulgò solet intelligi, eam nimirum qua quis de misericordia Divina in peccatis suis persistens despondet, huic enim jure desperandum est: sed illam volo, qua quis ab omni studio sanctitatis retrahitur, i.e. cum quis non esse se hodie eum sentiens cui promissa competunt, ne is unquam evadat desperat; ideoque spreto officio pergit peccare; hac est revera vitiosa desperatio, quaque in ea ad vita sinem permanentibus exitio erit.

23. Jam Spei est huic malo occurrere, exponendo generalem promissorum naturam, ad omnes ea spe-

Ctare

ctare qui Conditioni præstandæ incumbunt; ideoque licet conditione nondum præstita, is ideo aliquis non sit cui hodie in promissa jus competat; Spes tamen dictat jus illud posse imposterum acquiri, si ossicio sungendo se sedulo jam accingat. Extremæ igitur esse dementiæ, siquis obrutus licèt peccatis, se tanquam perditum abdicaret, cum si mores velit mutare, in promissa misericordiæ participationem non minus certò admittendus sit, quam si nunquam

peccaffet.

24. Hoc nobis in Prodigi parabola, Lu. 15. Christus ostendi voluit, qui patre licet derelicto abierat. suaque omnia luxu dilapidarat, rediens tamen ac poenitens non minori in eum animi paterni propenfione, imò majoribus & ardentioribus amoris indiciis quam qui nunquam offenderat exceptus est; cujus Parabolæ scopus is est, ut ostendat quo animo nos cœlestis pater excepturus sit, quantacunque licet fuerint prioris vitæ peccata, fi veram de præteritis poenitentiam agentes, emendanda in posterum vitæ fincere ftudeamus; imo eo ufque Deo gratus est peccatoris ab errore viæ suæ reditus ut quendam in Colis triumphum pariat: Gaudium est coram Angelis Dei super uno peccatore panitentiam agente, Lu. 15. 10. Quis igitur nollet tempestiva potius pœnitentia Cœlis Deo & Sanctis Angelis, quam obstinata desperatione Satanæ suisque damnatis satellitibus voluptatem creare? præfertim cum inde nobis æterna felicitas paretur, hincæterna supplicia?

Amor. Um est Amor: Duo sunt utplurimum Amoris incitamenta, alterum eujusdam Bonitas & perfectio; peculiaris qua nos prosequitur animi propensio & Amor alterum; quæ utraque in Deo idque summo in gradu concurrunt.

26. Pri-

eo-

uis

Des .

12

is,

lit

m

m

į.

C

26. Primò infinità in se Perfectione & Bonitate pollet. Hoc de eo credere par esse suprà evicimus, nec de hoc licet dubitare: fiquis hoc unum feriò cogitet, nimirum nihil Boni mundo inefse, quod non acceptum Deo referatur. Dei bonitas ad eam quæ est creaturarum collata, se habet ad inftar Maris aut Oceani, Creaturarum ad instar Rivulorum exinde manantium; Dementem crederes qui Oceanum non esse Rivulo majorem assereret; nec minoris eum igitur stultitiæ argueres, qui Dei bonitatem, eam quæ creaturarum est infinities superare, negaret. Præterea Creaturæ bonitas imperfecta est multumque mali admixtum patitur; at Dei integra, fincera, & ab omni malo pura est: ille perfecte fanctus, nulla impuritatis macula inquinatus; nec ullius nobis mali author esse potett: quamvis enim omnis in nobis bonitatis fons & origo fit, nullius tamen in nobis peccati caufa est.

27. Nec tantùm in feiplo bonus, fed & mirum in modum bonus, i. e. Dei Propenbeneficus & misericors in nos. Nos è sia in nos.

duabus partibus, Anima nimirum &

corpore constamus: in utrumque Deus infinitè mifericordem & propensum se exhibuit, Perpendas quæso quæ supra dicuntur de novo

foedere ejusque fructibus Christum, In Animas scil. & immensa meritis suis impe-nostras.

trata bona, nobis à Deo offerri, idque animo tam fincero & falutis nostræ cupido, quod his nisi vitio nostro excidere non possumus hoc enim Deo unice in votis est ut ea amplectamur & vivamus: quod verendo illo patet juramento, Ezec. 33. 11. Dic eis ne vivam ego dictum Domini Jehova, si delector morte improbi, sed delector cum revertitur improbus à via sua ut vivat : cui & hæc verba

ba ardentiorem animi affectum testata adiicit; Revertimini, revertimini à viis vestris pessimis, cur enim moriemini domus Ifraelis? Huc facit & Ezec. 18. Hæc inquam perpende, & agnosces Deum.summá nostras animas benevolentia complecti; imò in memoriam revocet unufquifque velim, quot fubinde monitis divinis ad poenitentiam vitæque emendationem vocatus fit, nunc externo verbi Divini ministerio, nunc interno & arcano Divini Spiritus afflatu: id unum impulfu fuo monitis precibufque agente Deo, ut infernum miser evitare, Cœlumque non aversari dignafetur: hoc inquam ad animum revocet, ut & quot aliis subinde modis hoc idem tentavit Deus; & necesse habebit Divinam benevolentiam non tantum in Animas in genere sed & in suam se exerentem agnoscere.

28. Nec Corporum nostrorum curam agere dedignatus est; quibuscunque fruimur bonis, ut prospera valetudine, robore, victu, vestitu, & siquid aliud est quo Corporum nostrorum frui interest, illi accepta referuntur; adeo nos non patitur Divinam in corpora Beneficentiam nescire repetita indies exteriorum munerum frequentia, quæ omnia animi in nos propensi estecta sunt & indica, sunt equidem qui pluribus & amplissimis bonis præ reliquis cumulentur, nemini tamen deest, unde Divina misericordia & in Corpus suum Beneficentia eluceat.

29. Et jam tandem jure censebitis amandum, quem ex omni parte amabilem evicimus; adeo equidem in confesso est hoc officium, ut siquem interrogetis num Deum diligat, injuriam sibi sieri iniqua dubitatione quereretur; hoc tamen non obstante, Deum a perpaucis admodum amari, heu nimium patet: quod vel inde siet manifestum, si quærimus an ea quæ sunt ustata istius amoris quo

ho-

; Re-

MY 6-

fum-

iò in

nen-

vini

ritús

que

que

lum

ten-

len-

fu-

CU-

uf-

erâ

eft

ota

or-

io-

IOS

ui

u-

ri-

n,

e-1-

1-

0

homines nostri similes complectimur effecta, etiam amorem quo nos Deum prosequi prositemur, comitentur.

30. Hujus generis plurima licèt funt, duo potifismum brevitatis causa libet affere: unum in placendi ftudio, alterum in fruendi defiderio confiftit: hæc funt quæ folent amo-

Primus Fruclus amoris, placendi studium.

rem comitari. Quod ad primum attinet, nemini non notum est, Amantem in id incumbere ut Amati fibi gratiam conciliet, idque ea agendo quæ illi grata arbitratur; & pro mensura amoris intendit aut remittit se hoc placendi studium : ubi ardentius amatur, ibi & huic curæ follicitè magis incumbitur, scil. placere: si is igitur sit noster in Deum amor quem credi volumus, hunc fructum pariat necesse est, ut ei sedulo adnitamur placere: ut igitur arborem ex fructu dijudicas, fic licet & amoris nostri in Deum finceritatem ex hoc fructu æstimare, præsertim cum hujufmodi examini subjici amorem noftrum Christus ipse voluit, 70. 14. 15. Si diligitis me. Mandata mea servate. Et 1 Jo. 5. 3. Hac est enim charitas Dei ut mandata ejus custodiamus: & sanè si hoc unum amoris argumentum desideretur, non est unde possumus evincere nos Deum amare.

ei placendi, sed fortes & efficaces: & proinde nullam non operam & fumptum illius cultui impende re gestiemus, imò otium, facultates, amicos, vitant iplam alacres deferemus, fi ea non licet nist offenso numine retinere.

32. Ad hanc regulam excute igitur Telpfum; Arr fructum hunc amoris edis? An huic uni curæ potissimum & præ omnibus incumbis, ut Dei Mandata custodias? ut ei per omnia obsequaris? An omni animi contentione id agis ut ei placeas, etiam cam opus fit ut illius ergo chariffima quæque derelinguas? Si hac agas, Te fincere Deum amare poteris optimo jure inferre. At si multorum imò vel unius præcepti in violatione persistis, nè tibi ipsi imponas, charitas Dei non manet in te: hoc facile constabit, fi quæ de talibus Scripturæ asserunt, expendas, scil. eos esse Deo inimicos ex operibus malis. Col. 1. 21. & Sapientia carnis ( qua is fignificatur qui vitam agit in voluntariis peccatis) inimica est Deo, Ro. 8. 7. & Heb. 10. 25. Voluntarie percantes. conculcare filium Dei, & spiritui gratia contumeliam facere: & multa id genus. Nisi igitur inimicitiam, conculcationem & contumeliam inter amoris fru-Etus recenseas, non est cur te amare Deum credas dum in voluntaria Legum suarum violatione perfiftis.

33. Alterum effe Amoris fructum. Fruendi Defiderium fruendi, supra monui; defiderium. quod ex nostro invicem amore facile colligitur; fi quem enim intimo amore profequeris, illo familiariter uti, illo femper comite gaudere cupis: quod idem in amore Dei eveniat necesse est, si hic aquè intensus sit & sincerus.

34. Duplex est Dei fruitio, altera imperfectior in hac vita, perfectior altera & absolutior in vita futunde-

tam

nfo

Att

po-

an-

m-

am

re-

00-

rel

off

ile

x-'

is,

ır

R

5,

n

1,

5

futura. Que hujus vitæ est, in consuetudine ista (sic liceat appellare) quæ nobis cum Deo intercedit, in cultu ab illo instituto, Oratione nimirum, & Meditatione, Verbi Divini auditu, & Sacramenti participatione confistit: que omnia eò spectant ut Dei societati & familiaritati cuidam assuescamus, dum eum alloquimur & invicem alloquentem audimus.

35. Si igitur Deum revera amemus, magni sane astimabimus has cum illo consuescendi methodos. easque ardenter appetemus, cum hoc totum sit quo in hoc mundo frui licet: efficiet amor ut cum Davide, unus dies in atriis suis melior sit quam mille alibi, Pf. 84. 11. Eum adeundi occasionem quoties fieri potest avide captabimus, eaque potiti in hunc finem sedulò utemur, ut Deo conjunctiores indies evadamus; imò ea animi alacritate qua amicos charissimos adimus, ad hæc Spiritualia exercitia accedemus: Hoc fi facimus, amorem nostrum firmissi-

mis argumentis evincimus.

36. At quam metuo ne paucifimus fit eorum numerus, qui hæc amoris indicia valent oftendere! quod vel hinc patet, quod non fine animi reluctantia quâdam gravatim & planè inviti ad Sacra accedant plerique, nec iis fine frigore & torpore animi interfint; creditisne igitur Deum posse eos in amicorum numero habere quos animo à se adeò alieno fentit, ut in sui colloquium venire nisi metu, pudore, aut mundano aliquo emolumento adacti non dignentur? Certum est vos eum infenso esse in vos animo arbitraturos, quem congressim vestrum vitare nec in conspectum vestrum nisi gravatim prodire deprehenditis: quorsum igitur amorem Dei verbis absurde fingere, vos interim quam potestis longisfime à conspectu suo subducere?

37. Est autem & alia Dei fruitio, persectior & consummatior in Cœlis, ubi eo in æternum conjuncti, non raptim & per intervalla temporum ut hic usu venit fruemut, sed perpetuò, cum nec intermitti nec abrumpi hanc fruitionem continget: Hanc, si eo quo par est amore Dei animus accenditur, avidis adéo votis sitiemus, ut nullam non operam hujus gratia adibimus. Septem annos pro Rachele Jacob servivit, & visi sunt in oculis ejus tanquam dies paucissimi propterea quòd amabat eam, Gen. 29. 20. & sanè si Deum amamus, plena hæc Dei fruitio nimio nobis posse constare non videbitur, totius licet vitæ serviture coempta sit, nec oeulos nostros in se convertere valebit tota mundi voluptas si ad hanc col-

lata fit.

38. Hanc Dei, in Coelis fruendi, sitim in se expertis credere licet se Deum amare: At quam vereor iterum nè perpauci fint quorum amor hujufmodi argumentis possit comprobari! Si enim vitas hominum introspicimus, paucos admodum reperiemus, quibus adeo in pretio est hac fruitio, ut illi assequendæ multum operis impendant; nec hoc tansum, sed verendum etiam est, plurimos esse, quibus si optio permitteretur, an hic semper agerent, ut mundo ejusque commodis & voluptatibus, an Cœlum migrarent ut Deo fruerentur, filiorum instar Gad & Reuben, Sedes sibi cis Jordanem figerent, Num. 32. contemptà Cœlesti Canaan : quod aperte ostendit hos sibi Deum in Thesaurum non delegiste, aliter secundum Servatoris nostri Regulam, Mat. 6.22. Corda sua essent cum illo: imò quod adhuc pejus audit, sunt quibus tam vilis est hæc Dei fruitio, ut ei scelerum fædissima & infima præferant, hisque posthabito prorsus Deo frui cupiant; hic est cujuflibet status hominis, qui in ejusmodi peccatis animo deliberato permanet.

39. Et

un-

híc

itti

, fi

dis

ius

006

u-

iò

tæ

n\_-

1-

X-

or

di

j-

s,

t

39. Et jam tandem fi ad has regulas amor exigatur, metuo nè multi amorem Dei professi, vero amore vacui reperiantur : libet Sancti Joannis verbis, 1 Ep. 3. 18. perorare, (quæ quanquam de amore fratrum dicta ad hunc Dei amorem optime accommodentur) ne diligamus verbo, neque lingua, sed facto & veritate.

40. Quartum in Deum Officium Timor. Timor est: Hic à justitize & potentiæ Divinæ contemplatione dritur; ea est Dei fustitia quòd Reos nolit absolvere, ea potentia quòd acerbiffima valet fupplicia scelestis irrogare; justa hæc metûs causa est, ipso Christo aiente, Mat. 10. 28. Timete eum qui potest & animam & corpus perdere in Gehenna. Sunt & alia plurima Scriptura loca que nos officii hujus admonent; ut Pf. 2. 11: Colite Tehovam cum reverentia: Pl. 34. 10. Timete Jehovam Sancti ejus. Prov. 9. 10. Principium fapientia reverentia Jehova, & id genus plurima: Huc denique spectat ultionis Diving in peccantes frequens denunciatio quò animis nostris Timorem hunc ingeneret.

41. Timor ea est Dei reverentia que nos abillius offensione coercet; hoc Sapiens innuit, Prov. 16. 17. Reverentia Jehove est recedere à malo: adeo ut nemini metus hic inesse dicatur, quem à peccatis non deterret: Hoc in Timore hominum cernitur, illius offensam sedulo vitamus, quem nocendi potentia armatum novimus: ideoque nifi pari studio Dei offensam declinemus, nos homines plusquam

Deum timere patet.

42. Quanta hac infama fit, Ho- Stultitia memines præ Deo metuere, facile pate- tuendi Homial bit, fi inter Humanam & Divinam nes plusquam potentiam comparatio instituatur. Denm. Et primo certum est non esse penes

Homines (penè dixeram Damones) nobis nocere, nifi annuente & permittente Deo: adeo ut illius amisitia muniti dicamus cum Psalmistà, adest mini Jehevah, non timebo quid saciat mini homo: Hominum enim malitiam quantacunque licèt sit, cò usque valet Deus reprimere, ut in nostrum incommodum non erumpat; imò animos corum valet nobis conciliare, docente Sapiente, Prov. 16. 7. Quum benevolentà prosequitur Jehovah vias alicujus, etiam inimicos ejus pacatos reddit ei; cujus rei insigne exemplum Esan, qui cum fratri Jacobe hostili animo obviam procederet, Gen. 32. immutato Divinitùs animo, non fine manisestis fraterni amoris indiciis randem congrediuntur, ut proximo capite legendum est.

43. At finge tandem permissam hominibus nocendi pro viribus licentiam; hui parum est quod possunt: facultates tuas forsitan, libertatem, existimationem, imò & vitam tibi eripiant, at hoc ultimum esse eorum nosti quò vires humanæ pertingant. Hoc omne pro lubitu Deus poteft, & quod infinito amplius est, ira sua ultra mortem extenditur, usque in aternam corporis & anima in inferno perniciem: præ qua mors ipla adeò contemnenda eft, at eam intrepidi intueamur: Ne metwite vobis ab iis qui interimunt corpus, & postea non habent quod amplius faciant, inquit Christus, Lu. 12.4. & Statim adjicit, Premonstrabo autem vobis quem metuatis, metuite eum qui postquam interemit, autoritatem habet conficiendi in Gehennam, utique dico vobis hunc metuite; quibus in verbis confertur maximum illud malorum (vitæ scil. amissio) quo nos homines, cum atrocioribus illis suppliciis quibus Deus nos valet afficere : & hæc tantum metu digna cenfentur, ideoque Deus folus metuendus est.

ere,

line

mihi

mi\_

uf-

00-

bis

um

am

X-

no

us

IIS

n-

0-

1-

-

d

oa

44. Superest adhuc aliquid hac in re notaru dignum, nimirum, fieri potest ut homines lateamus injuriam inferentes; bona sua furtim auferre, uxorem vitiate possim; & hoc tam sedulo celare ut nutla de me suspicio oriatur, ideoque poenas non teposcat a At Deum peccantes latere non possumus; cameta scit, eriam arcanos animi morus: ideoque frustra latebras scelus admissuri quarimus, huc oculi sui penetrant, & visos aterna prena nisi temporius resipiscamus, afficiet.

45. Ex his omnibus nemine certe refragrante inferre licet tutius esse homines quam Deum injuria lacessee: at quam huic sententiae vita nostra repugnat! cum usitatius nihil sit, quam ut perseulum aliquod ab hominibus intentatum propulemus; in Dei reprehensionem & odium irruendo; quod foties accidit, quoties facultatibus nostris, existimationi, aut vita; scelere aut slagivio aliquo consulitur; quid enim aliud hoc est quam Dei, pra hominis,

iram contemnere?

46. Nec mehercle Deum nunquam nisi metu hominum perculfi, offendere audemus; plurima funt peccata, que nullo nec hoc nec alio aliquo incitamento commoti, perpetramus: cujus generis elt temere litrandi confuerudo; que nihil habet aut voluptatis aut commodi quo nos alliciat adjuncti: imò Lepilli ne contingit, ut que ab Hominibus intentata adeò inhorrescimus mala, ut ea juvat gravissima scelera perperrando, devellere, hæc ipsa mala voluntariis peccatis accerfamus: fic vappa & prodigus fuis le bonis spoliat: Vir perfidus & fraudulentus & quisquis in apertis vitiis vitam agit, famam & existimationem suam lacerat, violat : Temulentus & Helluo fibi morbes contrahit, unde vitæ curfus abscinditur: hosne Deum metuere? quos tam parum mover Dei Reverentia, quod magno licer malorum agmine scelera nostra insectantium stipata, nos à peccatis nostris arcere non valet; tantum sane abest ut hi metuant Deum, quod eum potius lacessere & provocare, magno licèt cum sui discrimine, velle videntur; & tamen tam impense nobismet ipsis favenus, quod Deum timentibus vel tales se accensent: infinitam licèt peccantium, corumque, sceleribus suis infamium, multitudinem interroges, vix unum tandem reperies, qui se Deum non timere fatebitur. Mirum est posse homines sic sibi imponere !-at Deo imponere non possumus, non patitur se silludi; idéoque niss sic jam timemus, ut timor ille nos inducat ad vitanda peccata, timebimus olim cum serus timor parum proderit ad vitanda supplicia,

Fiducia. 47. Quintum erga Deum officium est Fiducia, i. e. ei inniti, in eo acquiescere, seque cum vel in pericu-

lis vel egestate versamur. Ei innitendum est eura periculis aut spiritualibus aut temporalibus versamur; prioris generis sunt tentationes omnes à qui-

In periculis
spiritualibus.

bus periculum est nè in peccata abducamur: huc spectat promissum
illud, Ja. 4. 7. Obsistite Diabolo &
sugiet à vobis. Ideo primò officii est

nostri Dei gratiam assiduè implorare, ut ea muniti tentationem superemus; deinde tentationi nos strenuè opponere, neutiquam cedentes, neutiquam ei assentientes: & tunc demum sidenti animo sperandum est divinum auxilium nobis non defuturum esse, sed Deum aut tentationem subtracturum aut gratiam ei expugnandæ sufficienter largiturum esse.

48. Secundò, Ei fidendum est in periculis temporalibus & externis versantibus: probe tenentes eum nos posse liberare, nosque revera liberaturum, si è

os à

best

: 8

elle

fa-

en-

le-

Vix

ere

-00

ur

or

us

da

1-

1-12

re nostrà esse censebit, si ii sumus quorum patrocinium suscipere pollicitus est, i. e. si eum revera timemus. Huc spectant plurima promissa in Sacris literis sparsa, Pf. 34. 8. Castra metantur Angeli Jehove circa timentes ejus: & eripit eos. Pf. 34. 23. Redimit Jehovah animam servorum suorum, neque disperduntur ulli recipientes se ad eum, & id genus plura. Hujus rei etiam occurrunt ubique exempla, ut trium liberorum in fornace, Dan. 3. Danielis in Fovea Leonum, Dan. 6. & alia multa; quæ omnia hoc unum inculcant, quòd fi in officio ex fincera conscientia perstemus, non est cur in periculis positi animo despondeamus, nam Deus quem colimus nos valet eripere.

49. Instantibus igitur periculis, illius primo auxilium humillime Liberatio non precibus implorandum est, esque mox tranquillo animo innitendum, pro certo statuentes Deum hunc re-

querenda pec-

mas

bus exitum daturum, quem nostri maxime interesse judicaverit : at hoc præcipuè & imprimis eurandum est, ut in illo uno spes nostra locetur, nec à creaturis fuis expectemus auxilium, multo minus illicitis mediis, f. e. peccatis quaramus malis nostris remedium, hoc enim effet Saulis instar, 1 Sam. 28. 7. Pythonissam, i. e. Damonem adire, ut salutem consequeremur; nihil aliud hujufmodi molimina quam spem nostram eludunt, & tantum abest ut nos angustiis nostris extrahant, quod gravioribus nos immergant, issque omni magis solatio vacuis, quia tunc unico malorum subsidio, Dei nempe favore & gratia privamur; his enim prorfus excidit, quifquis illicità ratione periculorum exitum quærit. At finge periculum hac methodo posse certò propulsari, heu procul abest ut hinc vera salus paretur. Depulsam à viliore parte nostri injuriam, in meliorem, scil. ani-

mas convertimus; imperiti ad inftar Medici qui doforem à digito in cor ipfum derivat. Nos nobis igitur stolide illudimus, quoties facultates nostras libertatem aut vitam iplam peccato servantes hoc lucro deputamus, ah non est hoc servare sed nimio redimere, fie enim ipfas animas horun tervandorum causa prodigimus. Quantum lucri ex hujufmodi hat contractibus docet Christus, Matt. 16, 26. Quid onim prodest cuipiam si totum mundum lucratus fuerit. wima verò sua mulchetur? Statuamus igitur non offe rem ullam tanti, ut eam peccato redimere deceat: chm igitur eo deventum est ut aut ex parte aliqua vet forfan in rotum rei familiari, imò vitæ ipfi renunciandum fit, aut peccatum admittendum, animum subeat oporter adesse tempus quo præclarum illud & arduum fuscipiendi Crucem officium obire decebie, quod non nin hoc rerum statu contingit proprie fieri; illud enim ferre quod evitare non poslumus, ad summum bajulare Crucem dicendum eft ; at tunc Crucem suscipere dicamur, eum patenti per scelera esfugio, malumus Crucem ferre quam scelles admittere ; tunc enim fatali necessitate nobis non imponitur, sed eam nos ultro suscipimus. Gratissimum hoc Deo officium, quodque tam rigide exigit, ut inter Christi discipulos non fit numerandus quifquis in periculum adductus officium hoc deferat; bec enim Christus totidem verbis afferuit, Si quis vult pone me venire abdicet semetipsum, & attollat Crucem fuam ac sequatur me, Mat. 16.24. & Mar. 8. 34. Non parum igitur ad Spiritualem fapientiant conferret, crebra abnegatione nostri in rebus levioribus, promptiores cum res postulet & paratiores nos ad officium hoc graviffimum reddere. Sie qui curfe contendere decrevit, frequenti exercitatione le parat ad certamen, ne quis ei palmam praripiat; pari ritu voluptatibus nottris, otiis,

uc-

m

di

id

t,

n

e

e

commedis hujusmodi licet sint que nullo precepto vetantur, nos aliquid decebit amputare, quò magis nostri suris facti sis in totum possimus renunciare, cum obsequium in Deum hoc exigat.

to fic Egestatis levamen a Deo fidenter sperandum est. Egestas quofiritualibus.

que duplex eft, Spiritualis aut Temporalis. Spiritualis, cum Dei Gratia opus est qua ad officium instruamur, fine hac enim nihil possumus; hac ab illo expectanda eft, si modò media illius obtinenda, qua funt preces & fedula collata administratio, non negligantur: hoc enim supposito promiffis finis tenetur Dabit Spiritum Sanctum petentibus abipfo, Lu. 11. 13. Et habenti dabitur, Mat. 25.29, i. e. collata bene utenti ampliorem gratiam Deus largietur. Non est igitur cur præceptorum Divinorum difficultate deterreamur, fi animum subeat nihil unquam justisse Deum cui exequendo vires non suppeditet, nisi officio nostro desumus: quod igitur nostrarum partium est, fideliter exequamur, & Deum nobis non defuturum certò ftatuamus.

do Temporalium & ad Corpora no-femporalibus. Ata spectantium penurià laboramus: huic egestati ut à Deo subveniatur, in eo siducia nostra reponenda est: nec ad hanc nobis siduciam ingenerandum desunt promissa, modò ex eorum quibus hæc siunt, sidorum niminim servorum numero simus: Non est penuria timentibus Jehovam, Ps. 34. 10. & ver. 11. Quarentes Jehovam non indigent ullo bono. Ps. 38. 18. 19. Ecce oculus Jehova attendit ad timentes eum, ad inspestantes benignitatem

conservet eos in same; cujus rei exempla ubique oc-

current, quod in Elija & vidua paupere, 1 Reg. 17.

alifque multis videre licet.

52. Ab illo igitur rerum necessariarum copia expectanda est, quod monet Psalmista, Oculi omnium ad te spectant, quibus das escam suam cempore suo, Pf. 145. 15. Et panem quotidianum à Deo peti jubet Salvator nolter, subinnuens hune ut consequamur, à Deo per totam vitam pendere nos oportere. Nec tamen hoc volo, quod otio indulgentibus Miraculis pasci liceat sperare, absit; res ad hanc vitam necessarias non fine labore nostro & proba folertia Deus suppeditat : minime igitur licet esse socordes: Siquis nolit operarisetiam non edito, inquit Apostolus, 2 Theff. 3. 10. & credere æquum est, Deum eandem sententiam prolaturum permissurumque ut ignavos victus necessarius deficiat : at summam diligentiam in victu comparando adhibentibus etiam Divina Benedictio imploranda est, fine qua parum valet vostra industria; & tunc demum Providentiæ Divinæ placide innitendum est, nec dubitandum est quin eam nobis rerum necessariarum copiam Deus subministraturus quam revera utilem nobis futuram iudicaverit.

53. At si eo simus statu positi, quòd vires nobis desint ad laborem, nec aliunde nobis rerum usus suppetit, tunc aquo animo Deo sidendum est, & credendum quòd qui pascit corvos, nobis etiam quousque hic vitam protrahi velit, indigentibus sucurret, qua licèt ratione hoc effecturus sit nos lateati nec anxiis & dissidentibus curis mens crucianda est, sed quod monet Apostolus, 1 Pet. 5. 7. Omnis sollicitudo in eum conjicienda, nam illi cura est da nobis.

54. Hoc sedulo inculcat Salvator noster, ubi hujus peccati, nimirum dissidentiae, insaniam, susius exponita Locus eximius est, ideoque libet huc totum transcribere, v. 25. Proprerea, dico vobis, ne estore. exinm

fuo,

Juua-

ere. Mi-

am tiâ

es :

us, m

20 m

na et

)i-

ft

IS

n

IS

n

solliciti de anima vestra quid esuri sitis ant quid bibituri; neque de corpore vestro qua re sitis induendi. nonne anima plus est quam alimentum & corpus quam vestitus? Intuemini volucres cæli, non enim serunt neque metunt, neque cognet in horrea, sed pater ille vefter coelestis alit eas. Nonne vos multo prestatis eis? Quis autem ex vobis sollicite cogitando, potest apponere ad staturam suam cubitum unum? Ac de vestitu quid solliciti estis ? discite quomodo Lilia agrorum augescunt, non fatigantur neque nent, sed dice vobis ne Solomonem quidem cum universa gloria sua sic amictum fuisse ut unum ex istis. Quod si herban agri que hodie extat, & cras in clibanum conjicitur, Deus ita circumvestit, nonne vos multo magis O exigua fide praditi? Ne igitur estote solliciti dicentes, quid edemus aut quid bibemus aut quo amiciemur? (nam omnia ista gentes requirent) novit enim pater ille vester Coelestis, vos indigere his omnibus: sed quarite primo Regnum Dei & justitiam ejus, & ifta omnia adjicientur vobis. Ne igitur estote salliciti de crastino, nam crastinus dies sollicitus erit de rebus suis, sufficit diei sua vexatio. Plurimos huc Textus possem congerere, sed cum tam plenus & perspicuns hic fit, defistam.

55. Jam tantum restat ut hujus officii ingentia Beneficia commemorem, quorum primum hoc est, Deum hậc fiducia ad vestri curam sufcipiendam moveri: homines (ut

Beneficia fiduciam reponendi in Deo.

nostis) sui esse officii ducunt eos non deserere qui à se unice pendent, quanto magis Deus? Secundo, requiem nobis & tranquillitatem animi parit officii hujus observatio; & ea nos sollicitudine & irrequietis curis liberat, quæ animos cruciant, fomnos abrumpunt & corda ipía corrodunt, quarum moleftiam expertis dicere opus non est. At mirari animum fubit.

fubit, cur hujus molestia experientia, animos hominum licita omnia media, quibus ha cura pellantur, amplectendi, cupidine non accendat; cum & illicitis mediis hoc tentari sepius cernimus: Fraude, Furto, Mendaciis, atrocissimo quocunque slagitio, contra egestatis metum præsidium quaritur. Qua tamen fallacia esse plerumque remedia pro comperto habemus, imò dum in nos Dei maledictionem provocant aptiora sunt qua nos ad paupertatem redigant quam ab ea liberent. Vis facile & essicassismum curarum remedium: adhibe siduciam in Deam.

56. Unde enim ei fuspicio egestatis subnasceretur, qui novit se illi esse curæ qui omnia potest, nec permissurum esse hunc ut indigeat? Si quis dives pauperem juberet effe fine cura, le præsto adesse ajens paratum necessitatibus quibuscunque subsidium: an non his promiss fretum, par esset pauperem, vitam lætam agere & vel minimæ follicitudinis expertem? In nihilum tamen hominis cujuscunque promissa abeant, pauper ipse factus paupertati tuæ subvenire non valeat, aut spreta fide promissis stare recuset: at nec mendicitas nec mendacium in Deum cadunt; quam atroci igitur eum injuria afficimus dum plus fiduciæ viri alicujus quam Dei promissis adhibemus? imò quanto nofmet ipfos malo afficimus, dum magno acerbishmarum curarum onere mentem nostram gravamus, quod tamen in Deum transtulisse licuisset? Apostoli verbis claudam, Phil. 4 6. De nulla re folliciti eftote, sed omni in re precibus & deprecatione cum gratiarum actione petitiones vestra innotescant apud Deum.

## Dies Dominicus II.

s hollanm &

ude,

Qua

om-

nem

reiffi-De-

ur,

er-

u-

ns

1:

n,

¢-

le

æ

e

De Humilitate, de Submissione Voluntati Divina qua Obedientiam, & Patientiam in omni Calamitatum genere spectat: de Honoro Deo debito, in Domo sua, Possessione, Die suo, Verbo, Sacramentis, &c.

Sect. 1. Extum erga Deum officium Humilitas Humilitas; eft, i.e. ea vilitatis nostræ & Majestatis suæ opinio, quæ humilem & sinceram Deo submissionem in nobis pariat. Hæc submissio duplex est, aut enim Voluntati Divinæ aut Sapientiæ submittitur.

2. Submissio Voluntati Divina duplex etiam est, submissio Obedientiz aut Patientia Submissio Obedientiz consistit in promptitudine nostra ad exequendum Voluntatem

Divinam, i.e. cùm ex præceptis Dei innotuit nobis Divina Voluntas, nos ei exequendæ alacres accingamus: ut ad hoc parati & prompti efficiamur, humilitate omnimodo opus est; non est enim qui magis ab obsequio abhorrer quam superbus, nec solent homines obedientiam ulli nisi quem superiorem aginoscunt præstare, quod hic usu venit: nemo enim justo Deum promeretur obsequio, nisi de numinis suprema Majestate suique præ eo tenuitate & profus vilitate persuasus.

Si quando igitur fratuis Voluntati Divina per omnia obtemperare, (quod fi Salurem velis oporter) Infinita Dei distantia à mohis.

fac animum religiosa ineffabilis distantiæ qua te Deus superat opinione imbuas; illum coeitato infinitæ prorfus Majestatis & gloriæ Numen, nos vermes & reptilia terræ;

illum infinitæ potentiæ, & quiequid voluerit, nos nihil efficere potentes, non vel capillum unum nigrum in album mutare, ut docet Salvator noster, Mat. 5. 36. illum infinitæ puritatis & fanctitatis, nos pollutos & inquinatos, peccatorem omnium & impuritatum fordibus volutantes: Illum confrantem & immutabilem, nos mutationi & corruptioni per quodlibet vitæ momentum obnoxios: Illum Æternum & Immortalem, nos fragiles & mortales, adeo ut Deo recipiente spiritum nostrum expirament & in pulverem noftrum revertimur, Pf. 104.29. Hacinquam cogitato & infinitam qua homines Deus superat distantiam statim agnoscas, & in verba sancti Jobi, cum eò usque appropinquasset Deum ut ei Divinæ excellentiæ paululum, aliquid tamen eluceret, erumpas necesse est, Job. 42. 56. Nunc autem oculus meus widet te, idcirco adfrernor meipfum, atque ponitet me in pulvere & cinere.

rum.

4. Cùm autem ad obsequium nos Indignitas no- instituit & formavit Humilitas.non frorum ope- est statim exuenda tanquam imporum optimo- sterum inutilis: magna enim Humilitatis utilitas imo necellitas, ut reprimat superbiam qua operum in-

tuitu solent homines efferri, quam fi foveamus, extinguet operum nostrorum meritum eaque Deo reddet ingrata; quod Pharisas accidit, qui cum de vitæ rectitudine gloriaretur præferri fibi publicanum meruit, Lu. 18. tantum nostrorum operum optimis infirmitatis & pollutionis adhæret, ut de his, ad puritatem & perfectionem que Deo infunt col-

latis,

lis di-

oinio-

finitæ

Nu-

rræ;

DOG

rum

t. 5.

llu-

ita-

im-

od-

um

ut

ul-

ım

li-

bi.

æ

3-

26

.

latis, verè cum Propheta pronunciemus, Ifa. 64. 6. Sicut panniculus abjectissimus omnes justitue nostra: de his igitur gloriari, estet dementiam mendici imitari, qui pannis obvolutus vestitum suum jactat; hic semper Salvatoris præceptum reminisci decet, Lm. 11. 10. Vos cum feceritis omnia qua edicta suur vobis, dicise, servi inutiles sumus: & si toto ossicio perfunctis meliorem titulum nobis non licet arrogare, quales nos nosmet æstimare oportet, qui tantum absumus ab ossicii parte aliqua adimplenda? Non est sanè cur ignavi & mali servi appellationem, tanquam merito nostro derogantem, repudiemus.

5 Altera species Submissionis Voluntati Divinæ est, Patientia; quæ consistit in patienda, ut obedientia patienda,

in exequenda Voluntate Dei: & nihil aliud est quam alacris & aquanima tolerantia afflictionum, quibuscunque vitum erit Deo nos exercere; ad quam idoneos nos reddet humilitas, cujus suprà mentionem feci. Imbutis enim Religione & reverentia Dei animis, factis suts obstrepere, obmurmurare non possumus: Cujus rei exemplum in fene Eli, 1 Sam. 3. videndum est, qui cum triftes interminationes Dei contra se acceperat de Familia fuæ internecione, Sacerdotii amissione, utriusque Filii eodem die excisione, quorum quodlibet acerbiffimum calamitatum genus continebat, hoc unum meditatus Dei hoc esse opus, sedato & æquo animo omnia pertulit. Querelas omnes & murmura suppressit hac una cogitatio. Deo fic visum fuisse; qued idem in nobis efficiat oportet quibuscunque calamitatibus obrutis, fi humilitatem Deo acceptam reverà præstare volumus.

6. Illum enim Filium ea in Parentum humilitate qua oportet affectum, aut Servum in Herum negabis, qui caftigatus in ora Patris aut Heri iratus invo-

let: At hoc est quod agimus quoties Deo nos affigenti obmurmuramus, obloquimur: Nec hoc tantum humilitate fed & justitia caret, Deo enim qua Creatori noffro jus competit nos pro lubitu durius tractandi; cui juri obluctari, contra omne jus fasq; eft; imò quod amplius eft, fumme hoc dementie eft, cum non nin utilitati nostre Deus castigationibus fuis confulat : Pater noster Cœlestis multo in hoc terrestribus dissimilis est: hi enim liberos itæ fue indulgentes non liberorum falutem meditantes castigant: at Pater Coelestis hujusmodi infirmitatibus non obnoxius est, Lam. 3. 33. Non enim affligit ex animo suo mæstitiaque afficit filios viri. Scetera nostra non tantum castigandi occasionem, sed & necessitatem afferunt Deo: Paterno in nos animo, imò Patris indulgentifimi, affectus est Deus; quid ergo paterno affectui convenientius potest Pater quam castigationibus conari filium emendare, quem contumacem, & monitis recalcitrantem, vitaque genere triftiffmum rerum exitum habituro, implicatum fenferit ? Crudelis revera effet nisi hoc ageret. Sic Deus cum in vitia prolapsos filios sentit, aut amare definat, & abdicatos arbitrio proprio relinquat, quo atrocius homini supplicium contingere nequit, aut amare persistens corrigat, puniat necesse est, quò ad meliorem en frugem reducat : ferientis

Gratias agere mo pati, sed & manus deosculari opro castigationibus. e, pro beneficio ducere, quod nos non dimittat ambulaturos

ex sententia animi nostri, Ps. 81. 12. Sed adhuc pergit nostri curam agere, nosque afflictionibus tanquam tot nunciis ad se revocare conatur. Videtis igitur quantæ stultitiæ sit, iis de plagis conqueri, quæ manifesta Divinæ in nos Benevolentiæ indicia sunt; hoc est perinde ac si æger convitiis &

oppro-

opprobriis impeteret medicum medendi animo accedentem. fi derelictus hic morbo pereat, an non fibi ipfi imputandum eft >

7. At non fufficit aquo, imò nec grato animo afflictiones ferre: feraces etiam fimus oportet, aliter reliqua omnia nihil proderunt : Hoc est, eos

Fruttus afflictionum.

velim fructus edamus, quibus producendis calamitates destinate funt, scil. emendationem vitæ; in quem finem, utile erit nosmetipsos excutere, corda virámque sub examen mittere, ut investigatis que in nos iram Dei concitarunt criminibus, iis, facta prais humillima confessione, imposterum renuncie-

mus.

an-

juå

iùs

fq;

ni-

in æ

es î-

it

2

8. Superest ut adjiciam, nos æquo animo oportere pati omne calamitatum genus, non tantum que immediate à Deo, non intermiscente se homine, ut morbi & id genus; fed eti-

In amni genere afflicti-Q2130393.

am quæ ab homine tanquam Divinæ vindietæ miniftro proveniunt. Statuendum est enim homines nobis nocere non posse nisi consentiente & permittente Deo, & perinde esse five Deus hominum ministerio. five propria tantum vi & potentia in sceleribus ulcitcendis utatur. Ficta hæc est & fimulata patientia quæ Deo submittentis speciem præ se ferens vel minima ab hominibus illata mala ferre recutat. Hoc afflictionum discrimen, Sanctus Johns qui nobis in exemplum patientiæ proponitur, ignorabat; eodem ille animo abactæ à Sabæis & Chaldæis pecudis quo aliorum igne cœlitàs immisso absumptorum nuncium tulit: Cum igitur ab hominibus, iniquiffine licet ex corum parte, illatam afflictionem patimur, fatendum est æquissime hoc à Deo permitti; nec igitur ut moris est, ultio hominibus reponenda est, sed fixis in Deum oculis, illius in nobis castigandis justitia agnoscenda est, & peccaterum quibus irritatur venia enixissime ab eo petenda; & afflictio tam diu aquo animo ferenda est, donec ea nos liberare Deo visum erit: sempérque cum Jobo dicendum, Benedicatur nomen Domini.

Submissio Sapientia Diviua. 9. At dixi Humilitatem non taristum eam quæ Voluntati Divinæ, fed etiam quæ Sapientiæ fuæ præbetur, fubmissionem complecti, i. e. eum pro infinitè Sapiente habere; oportet

ideoq; quodcunq; facit, hoc optime & fapientissime factum credere. Quod & in mandatis suis, & in rerum

In Mandatis

212

& eventuum regimine & dispositione agnoscendum est: Primò, quicquid sieri à nobis aut credi jubet, in utroque, Sapientiæ sue parendum

est, firma side amplecti debemus que credi velit, urcunq; nobis pro tenuitate captuum nostsorum impossibilia videantus; & que sieri jubet sacere, utcunque propensioni carnali nostre & genio repugnent, nec hoc tantum sed & summam ubique jubentis cum Sapientiam tum bonitatem nos licet utraque lateat agnoscere.

In Guherna in rerum Gubernatione elucet, patione rendum est, & agnoscendum mun-

dum ab illo sapientissime adminifirari, non tantumin his que mundum in genere,
sed etiam in his que singulos spectant: Ideóque
quocunque rerum statu positi statuamus oportet,
hunc esse maxime nobis accommodum, cum hunc nobis is eligat: cui errare non contingit. Non licet igitus ret cujuscunque mundanz impatienti cupidine
reneri, sed is rerum status à Deo dispensante perendus est quem maxime nostra interelle judicaverit,
quem sont portet se ranquillo este animo oportet s

tue

diu )eo

ne-

m-

ed.

ur,

m

et

nè

m i-

C-

n

-

portet: eum licet esse statum contingat qui votis nostris minime quadrat. Hoc unicuique humilitate prædito rationi maxime confentaneum videbitur: hac enim docente, Deum esse fapientissimum, seque stultissimum, necesse est hinc inferat, è re sua esse Divino potius arbitrio quam suo regi perinde ac infantibus longe utilius est parentum judicio quam suo in rebus eligendis uti; quoties enim secari, uri. & lædi à feipfis contingeret, fi voti compotes fierent ? Hos quilibet nostrûm infantes refert, ea enim avide tape sitimus quæ potitis essent graviter nocitura : Sic nobis fæpiùs Opes, Honos, Pulchritudo expetuntur, à quibus nos postea illaqueari & in peccatum abduci contingit. Hoc; rerum omnium prudens Deus præscit, nobis, licet ignorantibus, ideoque ez nobis nec fine fumma misericor dia denegat, que nocitura fruentibus præscit; vota igitur & conatus nostros eludi, frustrari aliquando, non tantum æquo fed & læto animo ferendum est, probe tenentes hoc esse è re nostra, illo rerum eventus dispensante, qui errori non est obnoxius. Patre nostro Cœlesti.

Honor est, i.e. ut quis eam illi reve-

rentiam & obsequium præstet, quæ tantæ convenit Majestati. Hic vel internus vel externus est. Internus in hoc consistit, ut eum in corde nostro colamus, maxima & honorisicentissima de eo opinione concepta: externus in aperta hujus interni significatione. Hoc est hominis præcipuum & generalissimum officium; & per totum vitæ cursium sedulo agendum est, ut vivamus quatenus decet homines, reverentia numinis imbutos; siquis enim vel hominem summa observantia prosequatur, turpe aliquid aut sædum facinus illo præsente admittere non audebit: quod necesse est eveniat, si quis sincere Deum reveretur, indignum aliquid in illius con-

fpectu patrare non audebit; ideoque cum Deus omnia intueatur, scelus nunquam admittamus necesse eft, quia quod ufquam admittitur, nequit in conspectu Dei non admitti.

Varii modi houm.

12. At præter hunc generalem Deum Honorandi modum, funt & mulnorandi De- ti particulares Actus per quos Honos Deo defertur; hi distinguuntur pro divertitate subjectorum circa que

versantur: nec enim ipsi tantum Deo immediate honos exhibendus est, sed & res omnes quæ eum relatione quadam contingunt justa existimatione & observantia colendæ. Hæ potissimum sex sunt: Primo, Templum, Secundo, Reditus, Tertio, Dies, Quarto, Verbum, Quinto, Sacramenta, Sexto, Nomen Dei: horum unumquodque, pro dignitate sua, Reverentià & Honore dignari par est.

13. Primò, Domum fuam ; quæ Templum. cum cultui fuo dicetur, facra licet non sit ratione sui, est tamen sacra ratione usus, ideoque non est profanis usibus desecranda, polluenda: Quod Christus exemplo suo docuit, Mat: 21. 12. cim Nundinatores è Templo ejecit, abegit, dicens, Domus mea vocatur Domus precationis : iterimque, Jo. 2. 16. Ne facite Domum Patris mei Domum mercatus; unde patet, Templis utendum effe,tantum ad rem facram peragendam,nec in alium finem huc convenire oportere; cuius prorfus contrarium plerisque nimis usitatum, qui Templa tanguam fora adeunt, ut inibi mercatum instituant, aut rem transigant cum proximis. Tu autom cum Templum ingrederis, memento, Domum esse Dei, ubi peculiari ratione adeft, & Sapientis confilio morem geras, Eccl. 5. 1. Observa pedem tuum quum adis Domum Dei. i. t. Ea inibi reverentia fanctoque trethore verfare, qui bum deceat, qui in tain verende Helby Mr. ...

m-

ffe

n-

e-

1-

os

O

æ

)----

n

.

Majestatis conspectum prodit. Memento rem esse cum Deo ideóque cogitationes omnes quæ mundum, aut licita aliàs negotia spectant, procul arceto; hæ enim, quæ aliàs licitæ sunt, jam vitiosæ sunt: quantò magis piaculum est, eas sovere cogitationes, quæ per se sunt illicitæ? Hoc est Jude sacinus imitari, qui dum osculatum accedere prætendit, prodit Magistrum militibus, quos ideo secum aduxit ut eum apprehenderent, Mat. 26. Colentium speciem in adeundo Templa præ nobis ferimus, at nobiscum inimicorum suorum turmas adducimus, qui eum lacessant, irritent: Hoc uno scelere superantur profantiones hodiernæ, quæ Templa in stabula commutant; cum vitiosæ & immundæ cogitationes deterior bestiarum species habendæ sunt.

14. Secundò est & quædam circa Reditus Dei Religio, Religiose enim

Reditus.

ab iis omnibus abstinendum quæ Deo dicantur aut Divina procurantibus quales erant sub lege Sacerdotes hodie sunt Evangelii Præcones alendis destinantur. Redituum horum alii ex voluntariis oblationibus proveniunt, nonnullis bonorum fuorum terrarumve partem aliquam cultui Divino dedicantibus, quam postea nec donanti, nec aliis quibuscunque alienare licet, hoc enim esset gravissimum scelus, Sacrilegium nimirum admittere.

15. Alii ex legibus institutisque gentis cujusque pendent:semper enim cum inter Judeos tum Christianos Lege cautum est, ne qua deessent sacra munia obeuntibus vitæ subsidia. Et quidem ipsa ratio dictat eos qui Sacro quopiam munere suscepto àquæstuosis artibus exercendis prohibentur, horum sumptu & impendiis alendos esse quorum animabus invigilant. Quod igitur circa hanc quæstionem præcipit Apostolus summo jure fecisse videtur: 1 Cor. 9. 11. Si not vobis spiritualia seminavimus, magnum est si nos vez

D 2

hall. ....

fira carnalia messuerimus? i. e. iniquissimum est pauca carnalia ad vitæ temporalis usus necessaria iis denegare, quibus spiritualia accepta refertis, Admonitionem scil. & Auxilium quibus ad vitam æternam adipiscepdam vobis opus est.

Scelus Sacrilegii.

16.Quicquid igitur huic usui confecratur, nefas est in alium convertere. Decimas igitur in Cleri victum
lege adjudicatas, detinere : earumve

folutionem malis artibus eludere, nefas est: cùm primò certissimum sit in hoc surtum non minùs quam in alio quocunque subripiendo admitti; cùm eadem sibi lege Decimas Clerus, qua sibi patrimonia populus vendicat. Secundò, Non advertitis quale Furti genus hoc sit. Deum hoc est spoliare, cùm illius hæ Ministerio addicantur: cujus rei veritas quò magis vobis perspecta sit, audite Deum ipsun, Mal. 3.8. An spoliet homo Deum? vos tames spoliaris me; & dicitis qua in re spoliamus te? Decimis & Oblatione. Unde patet, Deo judice, pro eodem haberi oportere Decimas detinere ac Deum spoliare; & versu proximo, surti pretium, si li-

Supplicium. bet, sciatis : Maledictione estis maledicti, hunc unicum sceleris fructum percipiunt; quod idem ofinium experientia admonet, Deum nimirum infighi aliquo judicio Sacrilegium, five hoc Decimarum detentione, five possessibiem aliarum Deo voluntarie consecratarum occupatione confistat, intectari His se spoliis ditescere posse sperant homines, hujus autem prorsus contrafium evenire solet: Sacrilego hoc lucro Cancri ad instar aut gangrenæ partis corporis illæsas paulatim vitiantis ea quæ jure possiderunt corrumpente & exedente. Si igitur diligatis (nolo dicere animas veftras, fed) parrimonia vestra, hoc ab ils malum'a-Vertite, fedulo curando ne quid Deo dicatum illis sobsereze ... to the

rj. Tertia res, in qua Deo reverentiam exhibere oportet, est san-chificatio Temporis cultui suo devoti; qui totum Tempus nobis largitus est, partem aliquam, tributi vi-

eft

iis

200

ım

n-

e-

m

ve

m

is

n

à

e

Tempora cultui Divino devota.

ce, repetit. Hinc Judei Sabbathum colebant, nos Christiani Diem Dominicum; Illos oportebat in Sabbatho suo mundi creationem; Nos in nostro, Christi Resurrectionem (qua nobis in meliorem mundum, quem post secula expectamus, via aperitur) commemorare. Hic igitur dies, sic Déo dicatus, adorationi sua & cultui oportet impendatur; idque primò Cultui Deo in propatulo, & ritu solenniori, in cœtu sidelium, à quo abesse sine summa necessitate nemini licet; mox privatim domi, precibus domessicis & institutioni Familia vacando, aut privatioribus adsuc Musei officiis, Orationi, Lectioni,

Meditationi, & id genus.

Et ut his vacenius, à negotiis sæcularibus feriari jubetnur; nemo igitur requiema labore, totum esse quod præcipitur nobis in Die Dominico, credat; hoc enim temporis quod ab operibus vocationis nostra fubducitur, officies hisce spiritualibus impendendum est; nec enim Dies Dominicus instituebatur ut ignaviæ nostræ causa obtenderetur, sed ut officia nostra mundana in cœlestia commurarentur. Multo minus in hoc institutus est Dies Dominicus quò melius peccatis vacemus, quod multis usu venit, qui popinas eo die, plusquam Templa frequentant. Sed ad hoc requies hac praciplebatur, primo nobis ut adumbret requiem à peccatis, quam per totam vitam agere oporter. Mox ut a negotiis facularibus feriantes, cultui Dei, animarumque faluti melius vacemus.

18. Hoc si recte perpendimus, ingentis beneficial loco habebimus hunc diem sic sepositum, & quali-

bet septimana redeuntem; ea enim animi intentione, rebus his mundanis inhæremus, ut metuendum effet ne nullus cœlestibus curandis dies adjudicaretur, nisi hoc, præcepto nobis consultum suisset. Hen qua tunc miseræ animæ pabuli cœlestis inopia confectæ perirent, quibus nulla unquam contigit refectio? nunc autem sic stato refectionis tempore iis consulitur, ut quemlibet Diem Dominicum festum agant, in quo si diem rite celebrent; pabule cœlesti in vitam æternam nutriantur. Ne sit igitur nobis tædio hic dies, quod contigit Israelitis, Amos 8.5. Quando transiverit Sabbathum ut aperiamus frumenti horrea? Quasi periret nobis id temporis, quod curis mundanis subduceretur. Lætissimum potius înter dies septimanæ censeamus, utpote qui maximum nobis lucrum, maximum gaudium afferat, quique sit nobis tanquam dies messis, in quo fructum recondamus qui nobis in reliquam septimanam, imò in reliquam vitam suppetat.

Festa Ecclesia. quavis Diem Dominicum, sunt &

alii dies quos Ecclesia in beneficii alicujus eximii, urpote Natalium & Resurrectionis Christi, descensus Spiritus Sancti, & id genus, Commemorationem consecravit: hos dies eo oportet ritu colamus, quo Ecclesia præcepit, i. e. solenni adoratione Dei, & gratiarum actione pro beneficio quod tunc temporis commemoramus. Nec ille sanè vero beneficiorum acceptorum sensu tangitur, cui tædio sunt pauci intra annum dies his commemorandis dicati.

At videndum est, ut Spiritualibus exercitiis vacando, dies revera sanctificetur, nec sublato usu spirituali, in luxuriæ & intemperantiæ occasionem pervertatur. Quod multis contingit, quibus in natalibus Christi & ejusmodi festis diebus, nihil aliud curæ eft, nisi ut epulentur & exhilarentur. Hoc enim est probro, non honore Christum afficere, qui ideo venit, ut puritatem & sobrietatem mundo commendaret, ideoque non vult adventum fuum luxu

& intemperantia celebrari.

e-n

20. Sunt & alii dies Festi in memoriam Apostolorum aliorumque Sanctorum lepofiti, in quibus finceras Deo gratias agere oportet ob gratias suas in hos collatas; præcipue quod nobis Jesum Christum revelârunt, viamque salutis per totum mundum evangelizando aperuerunt. Præterea fanctitatis præclara exempla que in iis eluxerunt meditari, nosque ad eorum imitationem exfuscitare oportet; quem Festorum usim qui sedulò intendit, is eum operis fructum percipiet, qui citò efficiet, ut summis laudibus & gratiis excipiat, non probris infectetur Ecclesiasticas has constitutiones.

21. Eft & aliud dierum genus perinde observandum, nimirum Dies Fasti.

iejunii feu Humiliationis; hos quandocunque Ecclesia injungat, sive statis anni temporibus five fubità & peculiari quadam de causa, eo ritu colere oportet quo ipía præcipit, i. e. non tantùm merà à cibo abstinentià, que corpori solummodo poenæ est, sed afflictione eriam animarum, earumque coram Deo humiliatione intenfifima, gentis nostraque peccata confitentes, deflentes, precibusque ardentissimis contendentes, ut Deus nobis veniam & remissionem peccatorum largiatur, & ea nobis fupplicia, que scelera ista meruerunt, avertat: & potissimum & præ omnibus, Nos à peccatis convertentes, nexus improbitatis solventes, ut monet Isa. 58. 6. & operibus mifericordize fedulo incumbentes, partiendo esurienti panem, & id genus, prout ibidem fequitur.

22. Quarto reverentia nostra in Verbum Dei. Deum indicanda est, honorem Verbo suo exhibendo: quem necesse est exhibeamus, fi Deum re ipsa revereamur; cum nihil certius evincat contemni à nobis aliquem, quam quòd verbum fuum parvi pendamus; aut è contra coli quam quòd magni. Verbum hoc in libris Veteris Novique Testamenti continetur, in quibus mentem suam Deus, nostrumque nobis officium aperuit. Hic igitur Liber summo honore habendus est, ad hunc tanguam unicam vitæ normam, actiones omnes exigendæ funt; hujus lectioni jugiter inhærendum est; nec patiendum, ut dies elabatur in quo non partem hujus aliquam, aut legimus aut lectam audimus.

legentis attentio: accurate notandum est, quænam inibi præcepit officia, quænam Deus prohibuit scelera; unà cum præmis & suppliciis his & illis annexis. Quæ cùm diligenter percepimus, memorià recondenda sunt, nec hoc pertunctorie & oscitanter, sic ut facilè excidant agendum; sed crebrà meditatione sic penitùs infigenda sunt, ut præstò sint in usum vitæ: hoc est, cùm ad scelus aliquod admittendum incitamur, tunc reminisci oportet, hoc tali S. Scripturæ loco scelus prohiberi, & dira intentari

23. Hoc quoque parum est, nisi diligens accedat

à Deo supplicia committenti: pari ritu oblatà benefaciendi opportunitate reminisci decet, hoc esse quod jubetur talì loco officium, & ingentia sponderi ibidem præmia peragenti; & hujusmodi cogitationibus animus ad officium obeundum exercendus & à malo coercendus est.

24. At præter verbum feriptum visum est Deo, nostræ necessitati consulere Sacerdotum institutione, quorum munus est Divinam voluntatem enarrare, non proferendo in medium aliquid verbo scrip-

a in

er-

eft

ni-

àm

tra

e-

us

a-

i-

r

to repugnans, (quicquid enim huic repugnat, volunfati Divinæ nequit esse conforme) sed verbum scriprum exponendo, sicque id captui nostro accommodando, & peculiari cuique occasioni adaptando. nósque ad ejus praxin hortando, excitando; quod unum spectat & Catechizandi & Concionandi affiduitas; hæc igitur merita dignari reverentia decet, debitam attentionem adhibendo; nec enim fufficit Catechesi & concionibus interesse, tempusq; aut fomno aut curis à re alienis transigere, sed sedulò ad id advertere quod dicitur oportet: quod rationi maxime confentaneum cenferemus, fi quantum hoc nostri interesset perpendamus.

24. Primo enim, quod Catechefin Catechefis. attinet, nil aliud elt quam funda-

mentum jacere, cui innitatur tota praxis Christiana; hoc enim est nos officium docere, cujus ignari, fieri nequit ut id rectè præstemus. Et quanquam verum sit, è scripturis tanquam è fontibus hanc officii notitiam hauriendam esse, sunt tamen plurimi, qui nequeunt propriis viribus hanc inde notitiam derivare, ideoque necesse est, ut ali-

orum industrià adjuventur.

26. Ad Juventutem spectare Catechesis vulgo censetur, (prout par est) non quod seniores dedecet doceri, si modò ignari sint, sed quoniam sic institui impuberes deceret, ut puberes facti ignari esse non possint. Et parentum sanè plurimum refert, si velint æternæ perditionis liberorum reatum effugere, curare ut benè instituantur in rebus necessariis; in quem finem opus est ut aliquem compendiosum Catechismum ediscant, nec melior eo qui nostræ est Ecclesiæ adinveniri potest; nec tamen hisce in conatibus subsistendum, sed Sacerdorum auxilio utendum ut ad altiores Christiana scientia gradus progrediantur.

27. At.

27. At, quod lugendum est, hoc susque deque habuerunt parentes officium, unde tanta virorum & forminarum multitudo Christianorum nomine infignita, notitiam quod attinet Christi & eorum quæ animarum suarum interest scire, nil supra ethnicos

fapiunt.

28. At quanquam impuberes non institut parentibus vitio vertatur, qui tamen grandiores facti in ignorantia persistunt, sibi ipsis imputandum ducant suamque hoc cedet in permiciem. Ideoque quicunque fit, cujuscunque ætatis aut fortis, qui hujusmodi ignorantia rerum ad falutem necessariarum laborat, five ex toto, five ex parte, fedulo opus est adnitatur ut bene instituatur, si sua sibi falus cordi fit, fi velit æternum exitium effugere. Nec pudore a discendo detineatur: probro enim verti debet, animum in inscitia obfirmare præfracte, voluntarie; cui è diametro pugnat discendi cupido: ideoque tantum abest ut dedecori sit seni, discere, quòd laudi ducatur ab omnibus, præcipuè sapientibus & bonis. At finge secundo, hoc discendi studium à profano & stolido vulgo rideri & subsannari, an non contemnere stultorum opprobria satius esset quam perferre ingens istud dedecus & probrum, que novissimo die obruentur omnes, quotquot ut opprobria iniquè jacta ab hominibus vitarent, in obstinata officii ignorantia perstabant; quæ ignorantia tantum abest nt excuset que patrarunt scelera, quòd novum includat fcelus, contemptum fcil. fapientiæ cœlitùs oblatæ. Quantum hoc piaculum fit discas è Pro. 1. ubi odio scientia, ver. 29. eo usque in homines iram Dei accendi, patet ut eos prorfus deferat & calamitatibus oppressos non tantum ope sua non erigat, fed etiam rifu fannisque excipiat, tristissimum fane rerum flatum! in quem extremæ est dementiæ nos præcipitare.

uæ.

OS

nin

nt

1-0-1-1i

e

29. Quod ad eos attinet, quorum animi Christianæ Religionis rudicontis imbuuntus corum in Gientia

mentis imbuuntur, eorum in scientia prosectui Concionando consultur. Nec mehercle supervacarieum hoc munus est, cum officii sui gnaris oblivio facile nimis obrepat, imò in officii violationem à cupiditatibus feruntur aliquando homines prudentes scientes, ideóque opus est officium sepius, inculcari, quò minus ejus obliviscamur, nosque crebris excitari & corroborari monitis & argumentis, quò alacrius cupiditatibus istis obsistamus, quibus ad violationem officii impellimur. Hue igitur pracipue tendunt Conciones, primo nos expergesacere ut contra spiritualem inimicum excubias agamus; deinde ut armis instruamur ad pugnam, i. e. iis mediis & auxiliis muniamur, quibus tentationes

propulsentur & victoria de iis reportetur.

30. Cum hic igitur fit concionandi finis, non est cur officio nos fatisfecisse credamus si concionem attenri licet audiamus, nisi quæ continet monita & confilia in animis nostris recondamus tanquam efficacissimam vitiorum medelam. Cum igitur animarum medicum consulas, cum eo ut soles cum corporum medico agas; hunc non eo animo accedis ut audias de medicina differentem, sed ut salutaria præcipienti pareas; quod idem nisi bic tibi propofitum fit, perinde nugaris, ac fi æger speraret à nuda quamque adhibere neglexit præscriptione, morbi sui remedium: imò infeliciùs multo ludis & nugaris, huic enim præscriptio licèt non prosit, non nocebit, nec enim ægro invalescet morbus, eò quòd remedium edoctus non adhibuit; at in præscriptis spiritualibus res secus evenit, hæc enim si negligantur, maximum nobis damnum afferent; contra nos refurgent in judicio & nostram damnationem graviorem efficient: hoc igitur ut vites periculum, au-

dità concione, sedulò adverte quid inibi præceptorum, quid confilii suppeditetur ad malum fugiendum & bonum faciendum; & fi peccatum medullis penitus infixum eo fermone impeti cenfeas, fac hoc animo fæpiùs verses per totam septimanam; Huc cogitationes, etiam dum operi diurno instas, si alias non vacet, fac intendas: nec tantim hoc meditari satis fit; sed officio peragendo fac incumbas, sedulo quod monitus es obeas, ut peccata tua expugnes & gratiam tuam excites, augeas; verbo dicam monitis pareas Apoltoli, 7a. 1. 22. Effectores estote sermonis : nec auditores solum, falso ratiocinando fallentes vosmetipfos: videtur, quod tructum à fermone sperare, eò qued auditores tantim fimus non effectores, nil aliud est quam mosmetipsos fallere. Non igitur san-Ctitatem, fermonum numero quos audimus, æftimemus, (quasi hoc esset viri verè Christiani concionibus quam plurimus interesse) sed quem inde percipimus fructu; aliter plures tantum plagas merebitur tot conciones audivisse; quibus ille jure cadebatur, qui novit voluntatem Domini, nec tamen fecit ex ejus voluntate, Lu. 12. 47. Nec tamen quam debemus Concionibus reverentiam, iis omnibus qua hodie hoc nomine vocitantur, habere convenit, multi enim mehercle pseudoprophetæ in mundum venerunt, ideoque nunquam magis opus erat confilio Apostoli monentis, probare quemvis spiritum an sit ex Deo. Sed quod de concionibus dixi, de eorum concionibus velim intelligi, qui primò, ad hoc munus obeundum rite vocantur; deinde, qui doctrinam fuam ad normam Evangelii exigunt : at fiquis dixerit, se non posse doctrinam dijudicare, an Verbo Divino consoner an non, ad officia vulgo recepta fibique notiffima tanquam ad examen revocet oportet, & fi vitiis ab omnibus passim tanquam talibus habitis, veluti perduellioni, injustitia, immanitati,

oto-

en-

Illis

OC

luc

iàs

ari

ilà

&

tis 5 :

re, il

impuritati, &c. indultum hac doctrina fenserit : facile statuat hujusmodi Doctrinam Deo ejusque Verbo inimicissimam, ideoque odio non reverentia habendam effe.

31. Quintum honoris indicium est Sacramenta.i. e. Baptismum & Cœ-Sacramenta.

nam Domini qua decet veneratione profequi, quam quidem duobus modis nempe magni estimando & Religiose celebrando, testamur. Primò Sacramenta ut maximorum beneficiorum inthrumenta magni oportet aftimare: horum enim prius scil. Baptismus, nos in fœdus cum Deo admittit, membra Christi constituit, efficitque ut jure speremus preciosa ista beneficia quæ ab eo manant, nimirum remissionem peccatorum, gratiam fanctificantem & Cœlum ipsum, si modò quod partium nostrarum est ex fœdere, adimpleamus: Posterius autem, i. e. Coena Domini non tantum Christum mortemve eius signis institutis repræsentat & commemorat, fed etiam omnibus quotquot hance digne participant Christum ipsum mortisque suæ fructus omnes reverà confert; magna igitur utrique existimatio jure debetur.

32. Nec tantum magni æstimanda fed etiam fecundo Sancta celebranda

Baptismus.

tes

funt Sacramenta, quod partim ad ea quæ antea, partim ad ea quæ inter participandum, partim denique ad ea quæ postea facienda funt referri debet, à nobis non defiteor infantili in ætate Baptismatis nihil eorum quæ ab adultis Sacro fonte tingendis rigide exigebantur, aut ante aut in ipso Baptismo exigi ratio ulla patitur; nobis; quò competat jus ad Baptilmum, sufficit intra gremium Ecclesia, i e. parentibus fidelibus nasci; nec aliud tunc temporis exigitur quam qued aliorum ope possimus perficere, dum nostram personam suffinen-Some and for meets week.

tes fpondent nos cum adoleverimus quod nostrarum est part um foederis adimpleturos. At quanto minus tunc possumus, tanto magis imposterum obligamur, ad ea quæ sequuntur ossicia præstanda, quo melius quod deerat suppleatur.

Votum Bapista sint officia; ad ea oportet animum attendas quæ tuo nomine polliciti sunt stipulatores tui; hæc ne-

queo melius explicare quam verbis Ecclefiæ noftræ, quæ in Catechismo suo sic habentur, " Patrini "& matrinæ pollicebantur & fpondebant tria in no-" minibus nostris, primo ut renunciaremus Dæmo-" ni & omnibus operibus ejus, pompis & vanitati-"bus mali hujus mundi, & omnibus vitiofis cupi-"ditatibus carnis. Ubi per Dæmonem intelligitur, primo, fictorum Numinum adoratio, que nil aliud revera est quam cultus Diaboli; quod scelus circa adventum Christi passim obtinuit, plerisque mortalium detestanda ista in Idololatria vitam agentibus: ideoque cum primum Baptismus instituebatur, derelictionem fictorum istorum Numinum tanquam præcipuam voti istius partem præscribi oportebat. Quanquam autem infrequentior fanè Idolorum jam cultus fit, pars tamen una, eaque non minima cultûs istius, metuendum est, nè nimis hodie obtineat, nimirum pollutiones omnigenæ, quas licet in Ceremonias Religionis non cooptamus, quod Ethnicis usu venit, eas tamen quocunque modo admittere, biaculare scelus est, quodque eò usque iram Dei accendit, ut totas civitates igne cœlitus immisso abfumere, Gen. 19. imò mundum universum aquis obruere eum impulerit, Gen. 6. Nec dubium est quin atrocissimis suppliciis quemvis in impuritatibus perfiftentem infectaturus fit, ideoque harum impuritatum derelictio, præcipua pars voti cenfenda est. Vovetur

rum

mi-

bli-

quò

am

ni-

ol-

ie-

0-

ni

0-

vetur præterea nil nobis futurum esse cum Dæmone, nec'hos ipsos sortilegio addicendo, nec addictos
consulendo ob rem quanticunque licet, sanitatis nimirum, facultatum, aut rei amissæ cujuscunque recuperationem: hoc enim prioris peccats gradus quidam est, cum hoc sit Deum Dominum deserere,
esque substituere Dæmonem in Deum, dum ad hunc
angustiis pressuconfugimus.

34. Renunciamus etiam operibus Diaboli, quæ funt vel in genere, quæcunque eo instigante funt, aut ea

Opera Diaboli.

præcipuè quæ ad naturæ Diabolicæ fimilitudinem propius accedunt, i. e. quibus ipse addictior est: Cujusmodi sunt superbia, (quæ eum ab illa qua potiebatur felicitate Angelus lucis dum esset, in hunc quo nunc agit statum miserimum dejecit) mendacium, est enim, ut asseri Salvator noster, Mendax & mendaciorum pater, Jo. 8. 44. hujusmodi etiam sunt malitia & invidia, præcipuè homicidum cædesque, erat enim homicida ab initie, Jo. 8. 44. At illius ad indolem nunquam propiùs accedimus quàm cùm alios ad peccandum pellicumus, hæc enim illius ars est, hoc illum assiduè occupatum tenet, huic igitur studentes ei quàm simillimi evadimus, qui ut Leo rugiens obambulat, quarens quem absorbeat, 1 Pet. 5. 8.

35. Secundò, in Baptismo etiam renunciamus Pompis & Vanitatibus mali hujus mundi: Per Pompas &

Pompe & Vanitates.

Vanitates res varia intelliguntur; primò quales in Ethnicorum ludis visebantur pompæ, quæ cùm jam diu sanè obsoleverunt, hoc ad nos non spectat. Secundò, excessus quicunque sive in victu, lusu, sive amictu, cùm limites generales quos sobrietas, vel particulares quos status noster à vitæ institutum nobis præsigunt, transgrediamur.

Deinde per malum mundum intelligamus, primò Divitias & Potentiam mundanam, quibus licet non adeò penitus renunciemus ut Christianis non liceat Divitiis aut honoribus frui, his tamen eò usque renunciamus, ut his penitus addici aut hæc illicità quavis arte parare aut retinere nefas fit. Secundo, per malum mundum intelligamus confociationes & confuetudines mundi, quibus in quantum malæ funt renunciamus: hoc est, pollicemur nunquam nos permissuros, ut à sociis quibuscunque pertrahamur in peccatum, fed focietatem quamcunque jucundiffimam licet potius abrupturos, quam passuros ut hæc virtuti nostræ insidietur: nec passuros esse nos ut consuetudine quacunque in peccatum abducamur; & paratos fore petulantissima quæque convicia potiùs sustinere tanquam homines ridiculos, propriæ opinioni studentes, à moribus mundi abhorrentes, vita rationem nobis peculiarem ineuntes, quam latâ viâ quæ ad perniciem ducit incedentes, vițiosæ cuivis confuetudini utcunque passim invaluerit nosmet subjicere; hac parte vori nostri sedulo observata, essemus contra plerasque tentationes, quibus nos mundus impetit, bene muniti, cum societas & confuetudo duo ista fint, quibus potissimum ad peccandum commovemur.

36. Tertiò, Renunciamus viriosis cupiditatibus carnis, ubi per carnem sensu Sacris Scripturis usitato intelligitur sons & origo inordinatorum affectuum; quanquam enim immundæ illæ cupiditates, quas fere cupiditates carnis ocamus, præcipuè hic intelligantur, non tamen solæ, cùm alia plurima sint quæ Scriptura opera carnis appellat; quorum accuratum catalogum si desideras, vide quem texuit Apostolus, Gal. 5. 19, 20, 21. Porrò manifesta sunt opera carnis, quæ sunt adulteria, scortatio, impuritas, lascivia, Idololatria, venessicium, inimicitia, lites, amulationes.

tiones, excandescentie, rixe, dissidium, hereses, invidia, cades, ebrietates, comessationes & his similia. Hinc, ut è plurimis aliis passim in Sacris literis descriptionibus, plurima in ista quam vovemus vitiofarum carnis cupiditatum derelictione includi; facile est inferre.

mò

non

eat

re-

itâ

lò,

8

nt

os

ur

1-

it

15

37. Deinde pro nobis stipulati sunt susceptores nostri, Nos Articulos Fidei amplexuros. Quos in compendium missos in Symbolo Apostolico licet intueri; & quoniam his credituros nos promifimus; hoc supponit oportere nos eos ediscere, nec tantum verba fed & eorum fenfum maxime obvium & genuinum tenere: quomodo enim id fide complecti possumus, quod nec audivimus, nec intelligimus? Nec ad credendum sufficit nudus veritati assensus. nisi accedat morum ad hanc regulam instituțio: v. c. credere Deum nos creaffe, id in nobis obsequium parere oportet, quod Creatori debetur à creaturis; credere nos à Christo redemptos, efficere oportet ut ab illius arbitrio pendeamus, illius nos fervitio mancipemus, tanquam pretio emptos; credere judicium fururum, follicitos nos reddere oportet de damnatione effugienda; & credere vitam æternam, efficere oportet, ut hoc breve temporis momentum iis in studiis exigamus, quæ nobis Æternitatem gaudii non miseriæ parent. Hoc ritu, è quovis symboli articulo, argumenta quibus in officio contineamur, deducere oportet: Huc enim credere & discere spectat: quod nisi facimus, procul absumus ab hac parte voti perfolvenda, nimirum à credendo omnibus Articulis fidei Christianæ.

38. Ultima pars voti est, Dei nos fanctæ voluntati & præceptis parituros esle; & in iis per totius vitæ spatium ambulaturos: ubi per voluntari Dei & praceptis parituros, intelligitur, nos ea omnia facturos, que Deus eo animo patefecit, ut à nobis

fierent. Voluntate igitur sua literis jam consignată & nobis tradită, expectat ut ei per omnia sincere pareamus, nec minimi pracepti violationi indulgeamus. Deinde in hac integră obedientiă per totum vitæ cursum incedendum est: i. e. magnă cum constantiă in viis Dei persistendum est, nec enim sufficit gressus aliquot in semită sua promovere, nist etiam in ea ambulemus, idque non per temporis spatium aliquod, sed per totam vitam nunquam à semita sua dessectendum est, sed constanter usque ad vitæ exitum in ea progrediendum.

Voti obligatio. Voto Baptismali, restat tantum ut

ostendam, quantum vestra interest huic desungendo incumbere, quod duplici ratione evincitur, primo ex rei justitia, deinde ex utilitate & commodo inde nascenta. Vos ad hoc jure teneri, vel hinc patet, quod ad promissa sua prastanda quilibet jure summo obligatur: at nullius sanè promissa aut major Religio, aut arctius vinculum esse potest, quam hujus; yotum enim est, i. e. promissum Deo iactum, ideoque non tantum iniqui sed & perjuri esse mur si sidem vel minima ex parte fallimus.

40. At praterea, totum hoc servare nostri interesse, qua observationem utilitas & emolumentum consequentur, ostendunt. Dixi suprà nos in Baptismo cum Deo consederari; sædus autem è duable si putibus constat, quadam ab uno, quadam ab altero stipulantium promittuntur, & deficiente uno, merito sæderis vinculo solvitur alter. Quod etiam hic accidit: Deus sanè maxima nobis beneficia, quorum suprà mentionem seci, qua suam sæderis partem includunt, spospondit; at nos etiam ad ea nos præstanda, qua Votum Baptismale complectitur, quod nostram etiam sæderis partem constituti, nos obligamus; nist nos sigitur hæc præstemus, libe-

Itá

rè

2-

m

n-

Fi-

e-

a-

le-

ad

m

ut

eft

ne

te

ri,

ıi-

ffi

At,

eo

iri

c-

m

p-

a-

ab

o, m a, is

9,

liberatur vinculo fœderis Deus, nosque ingentium istorum beneficiorum spe excidimus; in misero naturæ statu relicti, filii sumus iræ, inimici Dei & æternæ damnationis hæredes. Quæ est ista quæso peccati voluptas quæ tantum, divini nimirum favoris in hac vita & in altera animarum jacturam vel minima ex parte compensare poterit? Quid enim (inquit servator noster, Mar. 8. 36.) profuerit cuiquam si lucratus fuerit mundum totum, & anima sua mulctetur? Huc tamen dementiæ pervenimus, quoties partem aliquam Voti Baptismalis violamus; nostra igitur plurimum refert, hoc ut animo frequenti meditatione infigatur, nos quoties crimen aliquod admittimus, votum nostrum apertè violare : ideoque ad peccandum follicitatus, ne dicas cum Loth de Zoar, Gen. 19. 20. Perexiguum eft, fed memento potius qualecunque sit ex natura sua, hoc tibi Voto Baptismi interdictum esse, ideoque maximo, perjurii nimirum, reatu, hoc te gravare; hujus sceleris Reum Deus asserit se non habiturum innocentem. Et ut Votum hoc intemeratum servemus, utile erit, varia ejus capita sepius nobiscum recitare, ut in promptu sit quod tentationibus opponatur; & revera hoc clypeo, nifi aut abjecto, aut negligentius adhibito, facile adjuvante Deo, filgatur spiritualis hostis.

Hec est que debetur priori Sacramento, Baptis-

mo, nimirum Reverentia.

E 2

Dies

## Dies Dominicus III.

De Sacramento Cona Domini; de Praparatione pracedente, ut Examine; de Ponitentia, Fide, Obedientia, de Officiis inter Communicandum & postea sungendis, &C.

Sect. 1. Equitur ordine Reverentia quæ Cœnæ Domini debetur, de qua locuturus, methodo fuprà propofità infifam, & dicam, primò, quæ debent præcedere; fecundò, quæ comitari; tertiò, quæ fequi communicationem nostram. In hoc enim Sacramento, licèt non in priori, locus est his omnibus.

2. Primò igitur, quod Participationem nostram debet præcedere, Examinatio est: exploret autem (inquit Sanctus Paulus, 1 Cor. 11. 28.) quisque feipsum, & ita de pane illo edat, & de poculo illo bibat: Priusquam autem ad hujus examinis partes explicandas accedam, monere libet, huc in genere spectare hoc Sacramentum, ut fœdus cum Deo initum in Baptismo, de novo feriatur, confirmetur; istud enim diversimode violatum, visum est Deo ex fumma in nos mifericordia in hoc Sacramento instaurari & quasi redintegrari permittere; qued fi verà animi finceritare facimus, pollicetur Deus nos fibi acceptos fore, eáque fe collaturum in nos beneficia, que in priori Sacramento stipulatus est, & quibus proprio tantum vitio excidimus. Cum igitur Sacramenti scopus sit Fæderis noffri Renovatio, sequitur tria esse ad hoc necessaria; primò, ut fœderis istius natura nobis satis perspecta fit;

sit; secundo, ut serio cogitemus quot modis hoc violatum sit; postremo ut sirmissime statuamus hoc à nobis sœdus inviolatum servatum iri imposterum. In his tribus examen illud, quod Sacramen-

tum hoc debet præcedere, confiftit.

3. Primò igitur dispiciendum est, num Fæderis hujus naturam teneamus; hoc veluti reliquorum duorum fundamentum apprime necessarium est. cum nec priora peccata dignoscere, nec animum contra ea imposterum communire possibile sir, nisi perspecta priùs fœderis natura. Sit igitur prima cura temet examinare, an satis intelligis quale fuit fordus illud quod cum Deo iniisti in Baptisino tuo, quæ fint quæ ex parte Dei spondentur Beneficia, quænam ex parte tua officio voventur; & quoniam fœdus cum quolibet nostri in Baptismo sancitum, nil aliud est quam generalis istius foederis quod Deus cum toto genere humano in Christo fanxit, particularis applicatio; videndum est num boc intelligas; fin minus, operam statim dato animo informando, & si melior institutionis ratio non suppetat, legas quæ in aditu ad hunc tractatum dicta funt breviter de secundo fædere, in quo fædus hoc baptismale fundatut; & quoniam inde constabit, obedientiam præceptis omnibus Dei præstitam ex parte nostra exigi, & disertis verbis voveri in Baptilmo, quænam ista Dei præcepta sunt opus est teneas; quorum ignoratione si te sentis laborare, ad eorum studium statim animum applicato, nec defistas donec ea omnia quæ Deus homini præscripsit ita intellexeris, ut ad officium faciendum fatis instruaris: quem in finem scriptus est hic liber, quem quo magis ignarus es, eò sæpius & attentiùs lectitare oportebit; quod fi facram hanc cœnam, necessariorum horum officiorum ignarus aliquando accessisti, admissum peccatum defleto; nec audeas huc redire.

nisi priùs notitià hac mediocriter instructus, idoneus reddaris qui communices. Quod quam possis citissimè efficiendum est: quanquam enim hujusmodi crassa ignorantia laborantes à sacra hac mensa meritò arcendi sint, absentiam tamen ignorantia, præcipuè siquis in ea pertinaciter hæreat, minimè excusabit.

4. Examinis pars secunda respi-Transgressiones, cit violationes huius fœderis; hic autem quam utilis ea sit quam laudavi officia scientiæ, facile patet, nec enim alia ratione peccara nostra investigare licet, quam actiones nostras, ad Legem Dei; tanquam earum normam revocando; hanc igitur examinis partem initurum, fingula officiorum capita recordari oportet, & de cujullibet observatione conscientiam interrogare : nec tibi fatis fit, scire in genere, te legem Dei transgressum esse; sed omnem adhibeto diligentiam, ut scias singula quæque in quibus deliquisti; in memoriam, si fieri potest, omnes vitæ actiones revoca, & vide quam partem officii violasti; nec tantùm actus aperte flagitiolos, sed etiam verba, imo cogitationes abditissimas discutias; huc enim divinæ leges licet non humanæ penetrant, adeò ut quicquid agere vetant, hoc etiam cogitare vel concupiicere: cogitationes enim & cupiditates nostras non fecus ac facta apertiffima clare perspicit Deus. Particulare hoc examen apprime necessarium est; nec enim peccati venia nifi confitenti & relinquenti promittitur. Ad hoc opus est actuali & particulari notitià peccatorum; nec enim fieri potest, ut quis peccatum confiteatur, cujus se reum nescit; aut ut quis illud statuat peccatum relinquere, cui nunquam se senserit affixum. Ideoque facile licet concludere, hujufinodi particulare examen, non tantum utile ied ad plenam perfectamque poenitentiam prorfus

prorsus necessariam; dimidiatam enim ille & imperfectam poenitentiam ut probabile est, aget,quifquis facta sua in particulari non excutit; nec ad veniam impetrandam valebit hujufmodi pænitentia, cum nihil ad hoc sufficit præter integram cujufliber mali derelictionem : at eo potifimum tempore quo Sacramentum hoc accedimus, integra & pertecta sit poenitentia oportet; ideoque accuratum hoć cordum nottrorum examen tunc temporis præcipuè est necessarium: quanquam enim in cujustibet peccati, per totam vitam admissi notitiam summâ licet diligentia adhibită in nobis excutiendis, pervenire non possumus; & quanquam quod fic nos omnia incaffum rimantes later, remitti nobis potest, nullà alià ea de re particulari confessione facta, quam verbis David, Pf. 19. 12. Domine me ab occultis abfolve; hoc tamen reatum non tollet, si ideo nobis occulta manent quoniam ofcitanter conscientias nostras scrutamur. Vide igitur ne in re tanti momenti tibi ipfi imponas, cor tuum penitus explorato, alioquin fieri non potest ut vulnera tua sanentur.

5. Ut autem in varia peccatorum genera oportet diligenter inquirere; fic etiam in varios peccatorum gradus; funt enim plurime circumstantie, quibus aut mitigantur aut augentur scelera: Hujus generis sunt, primò cùm scientes prudentes peccamus; i.e. cùm hoc aut illud scelus esse pro certo scientes, præsenti tamen voluptate aut utilitate (aut alio quovis argumento) allesti illud admittere non dubitamus. Magnam hoc esse criminis aggravationem Christus ipse pronunciavit, qui novir voluntatem Domini sui neque fecit ex voluntate esus, cadetur multus plagus, Lu. 12. 47. Secundo, cum deliberato peccamus, i.e. cùm non inopinato in peccatum incidimus, sed ad deliberandum tempus suppetit, hic alius est peccati gradus. Tertiò, Cùm reluctan-

E 4

te licet & nos redarguente conscientia peccamus, i. e. cum eo tempore conscientia pronunciet, hoc non esse faciendum, & facti cum periculum tum peccatum exponit; nos tamen conscientiæ monitis non obstantibus, peccatum perpetramus; magna hoc est peccato accessio, minimumo; peccatum in atrocisfimum scelus accendit; patet enim peccatum hoc modo admissum, ex contumacia nasci, ideóque sit licet in levissima materia, hoc ipso gravissimum à Deo habetur: imo tanta est hujus circumstantiæ iniquitas, quòd actionem per se adiaphoram in crimen convertit, si enim conscientia, hoc esse illicitum, errore licet ducta pronunciaverit, taliter opinanti non licet hoc agere; hoc enim posito, voluntas facto affentitur, quo tamen credo Deum irritatum iri, & Deus (qui nos ex voluntate non intellectu judicat) hoc mihi tanguam peccatum imputat; non aliter ac si esset re vera illicitum. Ideoque facile sanè colligere est, quod per se illicitum est, fieri multò magis illicitum dum contra monita & luctam conscientiæ admittitur. Quarta peccati aggravatio, est frequentior ejusdem repetitio; nec enim hoc plurium folum actuum reatum includit, fed & quemlibet actum reddit atrociorem & minus excufandum: hac femper fertur sententia de injuriis nobis illatis, injuriæ femel illatæ faciliùs est ignoscere, quam sæpiùs repetitæ, quò enim sæpiùs repetitur, eò minùs venià dignam arbitramur: quod etiam in peccatis contra Deum evenire necesse est. Quintò, peccata post vota & proposita emendandæ vitæ perpetrata, eò graviora funt, cum hoc etiam votorum & promissorum violationem includat; ad hoc quam proxime accedit quodvis peccatum voluntarium, cum hujus generis quodvis fit violatio Voti Baptifmalis: At nos nofinetipfos denuò obligavimus, fi non alias, faltem cum S. Coenam acceffimus.

fimus, cum hæc ut dixi ideo instituta est ut Vota nostra renovarentur. Et quò plura Vota secimus, eò gravior est in ea peccata quibus sic renunciavimus, relabentium reatus. Res est hæc consideratione digna, ideoque cùm Sacramentum hoc denuò accedas, particulari examine in violationes priorum votorum quæ ad Sacram Mensam fecisti, inquiras. Et si qua, aliá de causa, veluti ægritudine, angore animi & id genus, vota secisti; sedulò velim advertas an hæc sideliter servasti, & semper memor esto quodvis peccatum contra votum admissum perjuria eriam crimine augeri. Sextò, ultimus peccati gradus est, cùm crebris peccati alicujus actibus, ad consuetudinem & habitum peccandi pervenitur; & quidem summus prope gradus peccati hic est.

6. At habituum etiam alii aliis deteriores, veluti primò, si eò usque confirmetur habitus, ut obdurato corde, nullo peccati sensu tangimur; aut secundo, si in peccato pertinaciter perfiftimus, cum emendationem nostram Deus extraordinariis remediis adhibitis, molitus est, veluti agritudine aut calamitate aliqua inflicta, que huc tantum spectare censende funt, ut nos ab errore vitæ reducant. Tertiò, cùm vel Sacerdotum, amicorum vel familiarium monitis & objurgationibus adeò non commovemur, quòd monentibus potius succensemus & peccati defensionem meditamur. Aut si vitiosus hic habitus eò tandem invaluit, ut non tantum in nobismet ipsis fed in aliis etiam peccatum diligamus, fi,ut loquitur Apostoliis, Non tantum ea facimus ipsi, sed etiam facientibus consentimus ultro: ideoque quotquot posfumus in peccatum pertrahimus, pellicimus: tunc ad fummum sceleris fastigium exurgit habitus, nosque censendi sumus in summo scelere & periculo versari. Sic habes præscriptam examinandi peccata methodum, & circumstantias reatum amplificantes,

quas quidem sedulò notare decet, ut sceleris magni-

tudinem ritè æstimes.

7. Huc denuo spectat hec examinatio, ut peccatorum diligenti intuitu ad humiliationem provoceris & ingentis periculi fensu afficiaris, utpote qui tantæ Majestatis quæque valet tam atroces de inobedientia tua pœnas reposcere, iram in te concitasti: quod quidem vel obduratissimis & præfractis peccatoribus nequit non videri justissuna doloris causa. Nec hoc sufficit, ingratitudinis tuæ & indignitatis fensu ut & odio hoc te afficiat æquum est: eò quod Deum tam benignum & misericordem offendisti, & beneficiis maximis maximóque ab amore profectis tam indignas vices rependere non erubuisti: Profundo etiam dolore & contritione corda vestra ex hac consideratione compungi, comminui oportet, quarum intenfio peccatorum magnitudini respondere debet : & quò intensior dolor est modò spem veniæ non præcludat, eò Deo acceptior qui pollicitus est, se non spreturum cor fractum & contritum, Pf. 51. 19. eóque magis ad vitæ emendationem efficacior erit; tardior ad scelus audendum efficietur qui conscientize morsus semel senserit.

8. Cùm enim brevibus peccati voluptatibus follicitamur, opponet his propria experientia nostra acerbos dolores & terrores accusantes conscientiae, qui apud hos expertos præponderabunt facilè voluptatibus peccati: adnitendum igitur est ut hunc veræ contritionis & doloris minimè fucati gradum assequaris; idque non tantim quoniam summum te in periculum adduxisti, quanquam & hæc consideratio mœrore te afficere & possit & debeat: at cùm hoc unica sit doloris causa, non est is dolor qui ad veniam obtinendam sufficiet: cujus in promptu ratio est, ab amore nostri non Dei nascitur hic dolor; ideo nos dolor subit, quia magnum in discrimen adducti fumus: at verè pœnitentis dolori admiscendus est amor Dei, quo affecti ideò dolore percellemur, quia Deum offendimus, nulla licet pœna nobis inde impenderet. Ut in nobis hic dolor excitetur amor Dei tacità effectuum Divina in nos mifericordiæ, hujus præcipuè quòd nòbis pepercit nec in peccatorum commissione è medio sustribit enumeratione accendendus eft: tecum reputa quot quantifque illum injuriis, haud interrupto forfan vitæ improbæ tenore lacellisti, propter quod si jure tecum agere valuisser, vivum in infernum jamdudum te detrusisset. Imò forsan ob oculos habes exempla peccatorum te nondum scelere aquantium ipsis in criminibus pereuntium: & quam tu causam posfis prætexere cur huc usque effugisti pænas, nisi quòd oculus fuus tibi pepercit? Et quænam alia longanimitatis in Deo causa afferri potest, nisi mifericordiæ viscera & ab exitio tuo magna aversatio? Hâc consideratione animæ fortiter impressa, accendi in te necesse est (nisi cor tibi plane ferreum sit) amorem aliquem in Deum adeò clementem & longanimem, quo amore permotus facile agnosces, malum & quidem amarum effe quod dereliquisti Jehovam Deum tuum. Quod tam miseras vices tantæmisericordiæ rependisti; & te pudor & ira incessent ob ingratitudinem in Deum. Si autem hæc una misericordiæ species, longanimitas Dei, tantum ad pium hunc dolorem excitandum conferat, quid que so tot beneficiorum, quæ quiique numero pæne infinito facile ad memoriam revocet, recordatio efficiet? Ideo in enumerandis divina misericordia effectis, conandum est ne vel unum, si fieri potest, nos effugiat quo intensior fiat contritio.

9. His conatibus preces ardentes conjungendatiunt, ut Deus dignetur spiritu suo peccata vobis vestra

vestra retegere, animosque emollire quò ea amarius lugeatis, desleatis.

10. His fubiungenda est peccato-Confessio. rum humillima coram Deo Conteffio, quæ non tantum generalis fed & particularis esse debet, in quantum crimina recordari potestis; nec omittendæ funt istæ quibus intenduntur, peccata circumstantiæ, quas ex præcedenti examine intelligere licet: imò occulta jámque è memorià elapsa peccata (quorum fanè ingens numerus est) generali confessione includenda sunt: & unicuique dicendum est cum Psalmista, Pf. 19. 12. Errores quis intelligat? ab occultis me absolve: postquam hoc modo peccata confessus es, cum verâ animi compunctione & fincero eorum odio, jam tandem & non antea, tibi tanquam vero morbi afsensu affecto medicina opportune adhibeatur.

Fides. Il deoque in hunc mox oculos decet convertere, quem Deus prastituit ut esset placamentum peccato-

rum, Rom. 3. 25. Nimirum fesum Christum agnum Dei qui tollit peccata mundi, 70. 1. 29. Et ardenter Deum implorare, ut dignetur peccata tua pretio-fissimo illius sanguine purgare, téque ad illum respiciens in gratiam recipere: quod reverá facturum esse Deum credere oportet, si in posterum peccatis renuncies, téque componas ad obtemperandum Deo, sincere & per omnia; sine quo frustra fructum aliquem ex Christo aut passione sua sperabis: Ideóque proxima pars praparationis vestra constiti in termis obedientiae propositis formandis, de quibus ut dixi tertio lo co examen inire oportet, printquam sacram mensam accedas.

Proposita Obedientis. 12. De propositorum horum partibus, non opus est ut aliud dicam, quàm quòd cuilibet officii nostri par-

ti debent respondere, i. e. non tantum in genere statuendum est, nos Dei præceptis obtemperaturos. fed in particulari statuendum est, nos obtemperaturos fingulis per se præceptis: & potissimum quo in præcepto maximè deliquimus, de hoc proposita de novo formanda funt. Nostra autem multum refert. ut hæc proposita vera sint & sincera; non perfunctoria & levia qualia folent homines ex more in accessu ad Sacramentum inire, nec in iis unquam postea permanere : res enim certa est, quòd fiquis sagram hanc menfam accedit fine integro cujuslibet peccati odio, indignus accedit, nec minus certum est, quòd fiquis omne peccatum ex animo odit, hoc deserendi propositum inibit: desertio enim necessariò ex odio oritur, cum nemo sit qui ejus rei quam odio habet præsentia gaudet; ideoque nist quis talia proposita formet, quæ Deus cordum scrutator tanquam fincera probet, peccatum fincerè odiffe non cenfendus est, nec possit per consequens facram hanc cœnam dignè participare: probate igitur diligenter propofita vestra ne vos ipsos decipiatis, quod fine magno vestri periculo fieri non potest: certum enim'est non posse Deo imponi, nec illius gratiam ulla ratione, que veritate & finceritate vacua est, conciliari.

13. Ut autem de nova obedientia De Mediis. firma propofita ineunda funt, fic eti-

am de mediis ad obedientiam conducentibus. Ditquirendum igitur est diligenter, quæ cuique officio media inferviunt, iifque utendum este, difficilia licet carnique ingrata fint, firmiter statuendum: ex altera parte disquirendum etiam est quanam fint, quæ nos in peccatum impellere aptiora funt, & de his fugiendis & fedulò vitandis proposita formanda sunt. Hoc ratione habità omnium peccatorum, at præcipuè illius in quod antea

pronior eras agendum est, hic enim facile erit deprehendere quibus passibus & gradibus huc tandem pervenisti, quorum societate, qua opportunitate illaqueatus es, & quibus tentationibus facillime succumbis, ideoque te ipsum contra hoc peccatum hujusmodi occasiones vitando, communire decet.

14. Nec sufficit proposita formare de suturo, oportet instanter te ad opus accingere, & pietatis initium facere ea que tempus patitur agendo: multa sunt que possis imò debes impræsentiarum agere,

prinfquam facramentum adeas.

Instrumentario peccati.

Instrumentario peccat

enim hare in futurum expenda effe decernere fufficit. ked impræsentiarum exuenda sunt, extincto omni amore & tludio quo in ea ferebamur; affueta diu & chariffima vitia tunc repudiare oportet, indignus alioquin es qui Christo desponseris. Hujus rei ratio in promptu est; hoe Sacramentum spiritualis ad enitar pabuli se haber; ar priusquam spiritualis pabuli fimus capaces, vita spirituali ut præditi simus necesse est (nemo enim mortuo cibum ministrat) at non tantum qui manifestum peccatum patrare, sed etiam quifquis illud amare pegit, vità spirituali prorfus caret; nec aliud quam mortuum cadaver à Deo censetur, ideoque spirituale hoc pabulum parvicipare nequit; edat fateor panem, & vinum bibat, at Christum non comedit, sed illius loco horrendum aliquid : quod hoc fit d.cet Apostolus, I Cor. FF. 29. Damnationem sibi edit & bibit. Videtis igisur quanti momenti est priusquam hanc mensam acceditis, peccatum quodvis actu abdicare.

16. Nec minor cogit necessitas, ut ad coelestem quendam & Christianum statum anima conformetur,

Virtutem amplecti.

i. e. ut virtutibus istis omnibus quæ illam Deo acceptam reddant, ornetur; cùm enim Satanam dirúmque ejus satellitium expulisti, non est vacua & delolata relinquenda anima; sic enim eventurum admonet Christus, Lu. 11. 26. ut statim redeat, & ultima conditio hominis illius deterior sit priore. Ardenti prece Spiritus cum gratiis suis huc vocandus est, aut si jam animam ex parte occupavit, orandus est ut uberiori gratiarum estusione te inhabitare dignetur, suasque gratias tui est excitate & sovere.

17. V. c. Excitanda est humilitas peccatorum vestrorum multitudinis ex magnitudinis recognitione; fides,

Gratias excitare.

promissorum quæ Deus pænitentibus secit meditatione; amor in Deum, benesiciorum suorum, præcipuè quæ in Sacramento celebrantur; scil quòd Christum morti pro nobis tradidit, contemplatione; amor in vicinum, imo in inimicum vestrum; præclari illius Christi exempli, dum pro nobis sibi nimicis pateretur, attenta consideratione. Hujus exempli imitatio cum ad Sacram Mensam accedimus, disertis verbis à nobis exigitur; nec tantum inimicis ignoscere, sed & benevolentia ejusmodi eos complecti, quæ nos omnia erga eos amoris & amicitiæ munera exequi impellat.

18. Quod fi Divini illius exempli olim immemor eo usque fuisti, ut in contrarium prorsus deslexeras; si

molestia quenquam aut injuria affeceris, tunc ab es veniam orare oportet; in quem finem primo errorem agnoscere decet, deinde damnum pro facultate farcire, sive existimationem violasti, sive bona abstolistia

stulisti: Hujusmodi cum fratribus reconciliatio, absolute necessaria est quò officiorum nostrorum ulla grata fint & accepta Deo, ut patet ex præscripto Christi, Mat. 5. 23. 24. Igitur si munus tuum attuleris ad altare, & memineris fratrem tuum babere aliquid contra te, Omitte illuc munus tuum coram altari, & abi, primum reconciliator fratri tuo; tune ubi veneris offer munus tuum. Ubi videtis. quod etfi ad altare allatum fit munus, relinquendum ibi potiùs esse & non offerendum, quam offerri ab homine qui nondum rediit in gratiam cum vicino fuo. Si autem tam necessaria sit charitas in qualibet parte cultûs divini, quanto magis in hâc. ubi communione eorundem mysteriorum, unionem & conjunctionem non tantum cum Christo capite, fed nobifcum invicem, tanquam unius capitis membris fignificamus: ideoque fi qua intus latente fimultate huc accedimus, deteltabilis hypocrifis crimen incurrimus, dum folennem in Sacramento charitatis & fraterni amoris speciem præ nobis ferre non dubitamus, cum his interim corda nostra prorhis vacent.

19. Est & alia gratia, hoc tempore Devotio.

maximè necessaria, nimirum Devotio, cui accendendæ tempus aliqued impendendum negotiis publicis nos subducendo,& humssmodi præparationi penitus operam dando; cujus præparationis apex est, ut animæ ad diviniorem quendam devotionis statum evehantur. Ad hoc autem opus est ut omnia mundana desideria penitus exnamis, hæc enim animas nostras pondere suo degravabunt, & in Cælum nitentes depriment. Devotionis hujus præcipuum munus est Oratio, quæ ad hoc Saeramentum accedentium & trequentior & ardentior esse oportet, cum hoc essex illud instrumentum sit cujus ope reliquas omnes gratias è qui

bus hac praparatio constare debet, impetramus: ab hujus igitur omissione imprimis cavendum est: hac enim omissa conatus licet maximos adhibes. propriis innixus viribus posthabito divino auxilio opus aggrederis; ideoque ut bene succedant istiusmodi conatus impossibile est. Nam idonei non sumus per nos ipsos ad cogitandum quicquam, velut ex nobis ipsis, sed qued idonei sumus id ex Deo est, 2 Cor. 3. 5. Instantibus igitur precibus divinum auxilium implora, quò ad mensam sacram sic animo comparatus accedas, ut beneficiorum quæ dignè communicantibus porriguntur, particeps fias.

20. His & aliis oportet spiritualibus gratiis induantur anima, cum Harum gratihoc convivium accedant, hæ enim arum necessinuptialem illam vestem conficiunt, tas.

fine qua qui huc accedit illius mo-

re tractabitur qui fine veste nuptiali nuptias accesfit, Qui ejiciebatur in tenebras extimas ubi erat fletus & fridor dentium, Mat. 22. 13. Quanquam enim fieri potest, ut accumbere permissus, à mensa statim non abripiatur, asserente tamen Sancto Paulo, bibit sibi damnationem, quam citò infligendam in incerto est: Infligendam tamen nisi poenitentià fibi confulat, pro certo; nec minus certum, intolerabilem futuram esse cum infligatur: Nam quis diversabitur ex nobis cum igne consumente? Isa. 33. 14.

21. Unum tantum adjiciam de iis quæ ante cœnam facienda funt : i.e. Ducis Biritu alis usus. monendus est, quisquis ferio excus-

sá suá conscientia de sua non ausit

finceritate pronunciare, ideoque hæret anceps an Sacramentum fit accedendum, nè proprio proffus judicio fidat, si enim verè contritus sit, durius de se pronunciet probabile est; fin minus, fi folus scrupuls

pulis suis eximendis accedat, periculum est nè facile obtineat de se mitiorem quam par est sententiam. Denique five hoc five illo modo affectus fit, fi Sacramentum dubius & anceps accedat, pluribus fe dubiis & scrupulis implicet necesse est, forfan & peccato; & ex altera parte si coena abstineat vano metu deterritus, tunc fine causa se subducit à facra illa institutione, animamque suam beneficiis exinde manantibus consequenter privat. Inter tot igitur pericula que errorem de se ipso conceptum confequantur politus, nollem ut dixi proprio fidat judicio, fed fuaderem fratum fuem prudenti alicui pioque Sacerdoti aperire, illiusque se ductui tradere, qui verifimile est (si status sincerè nudéque explicetur) rectiùs de illo quam ille de feipso judicaturus fit. Hoc idem docet Ecclesia nostra, ut videre est in exhortatione Communioni præmisa, ubi monet, fi aliis mediis ibi supra commemoratis nequit Conscientiam suam pacare, sed ulteriori confilio & consolatione indigeat: prudentem aliquem piúmque Divini verbi miniftrum adeat, & animi ægritudinem aperiar, ut spirituali confilio, admonitione & consolatione adjuvetur, Conscientia sua recreetur, &c. Contémni non meretur hoc confilium nec tunc cum Sacramentum accedas, nec alio quocunque tempore, fignando fuspicio oriatur aut ratio sit dubitandi de statu animarum nostrarum; multos hujus confilii contemptus magnis malis affecit, dubitatio enim seu scrupulos morà invalescens & quasi incrudescens, magnis eos conscientia terroribus perculit, aut, quod pejus eft, effecit ut ad lenien, dam hanc conscientiæ ægritudinem illicitis fe voluptatibus traderent, curamque animarum prorfus abjicerent.

22. Sed objiciet forsan aliquis, hoc fieri nequit, quin anima nuditas & deformitas discooperiatur, unde pudore suffundi homines & à consilio hoc amplectendo deterreri solent.

Non oportet pudore detineri.

Sed huic facile est Responsum; hoc non debet esse vobis impedimento: Primo enim deligendus (suppono) est cui secreta tuto committas, ideoque ne palam ignominia noteris non est metuendum. At fi illius unius confcientiam reformidas, nec hoc cum ratione facis, ex supposito enim quod pius sit, non deteriorem fed mellorem de te opinionem concipiet, quod anima motus tanta cum follicitudine componis. At esto pudore plenum hoc fit, si ramen & animi agritudo & peccatum hoc modo tollatur. (& urrique non inurile fane erit pium & fidele confilium) contemni debet hic pudor, & contemnetur fane nifi animas nostras minoris æstimaremus quam corpora; fi enim corpora morbis, fœdis licet & probrofis laborent; stultum censemus qui perire mallet, quam morbum indicare; tantò igitur major erit hic stultitia, quanto majoris pretii funt animæ quam corpora.

mæ quam corpora.

23. Nec mehercle dubis rantum & scrupulis agitatis hoc consilio opus est; est & aliud hominum genus, quorum præsidentia morbus est, qui de animarum salute nullo nixi fundamento securi sunt; utile sane his esser, si adduci possent ut in re tant momenti judices admitrerent qui rectius, quam ipsi de se solent, pronuntiaturi sint. Tam proclives sane sumus mitus quam par est de nobismet ipsis sentire, ut non absurdum esser si plerique præsettim rudiores ducem spiritualem consulerent, ut sic instructi justam de se sententiam serre valeant: Nec ad hoc rantum utilis dux spirituales, sed ad hoc etiam, ut monitis præseptisque instituamur, que ad

n

ii

u

1-

libidines quibus addictiores fumus, expugnandas, conducant; hoc enim tanta difficultatis opus est, quod nibil contemnendum arbitror quod huic fini ministret.

Inter participandum, Meditatio vilitatis tua. 24. Nunc ea omnia officii nostri munera que ante participationem peragenda erant percurri: restat ut dicam quid inter participandum agendum sit. Cum ad Sacram Mensam accessisti, Primó, sincero mini-

méque ficto vilitatis tuz fensu te dejicias, indignum fassus, qui huc admittaris; & in hunc finem atrociffima aliquot & fœdiffima flagitia, quibus priora Vota ad Sacram Menfam inita violatti, pracipuè à novissima cœnæ participatione, tecum & Deo recenseas. Tunc acerbas Christi passiones in Sacramento oculis objectas meditare : cum frangi panem cernis, memento beatum corpus in crucem fuffixum fic clavis olim fuille laceratum; cum fundi vinum, memento pretiofum sic olim effundi sanguinem; utriufq; tandem memento caufam fuille peccata tua: Ah miser & indignus, téne id egisse quod tam atrocibus cruciatibus Christo luendum erat? quantò tu crucifigentibus deterior ! Illi femel Cruci fixerunt, tu quantum te penes est, quotidie; illi ignotum crucifixerunt, tu gnarus & quis in fe effet, Dominus gloria; & qualis tibi, mitis & mifericors falvator, cruci subinde de novo pergis affigere: Hoc seriò meditare, ut verum de peccatis dolorem, eorumque sinceram detestationem, firmumque ea in posterum deserendi propositum in te pariat.

25. His Christi passionibus paululum immoratus, ad augendum humilitatem & contritionem, eas de novo revolvas ad excitandam sidem; illum intuere tanquam sacrisicium oblatum pro peccatis, ad placandum Numinis iram, & conciliandum tibi Dei

fa

favorem & mifericordiam; ideóque cum fide at non fine humilitate Deum obsecra, ut satisfactionem abinnocente & charissimo filio oblatam acceptare velit, & ad ejus merita respiciens peccata tibi præterita condonare & in gratiam te recipere dignetur.

26. Has tertiò passiones contemplare ad excitandum gratitudinem tuam. Cogita quas ille contumelias, quos dolores pertulit, at pracipue cogita acerbos illos animæ angores, qui mœstissimam illi vocem expresserunt; Deus meus, quare dereliquisti me: Mat. 27.45. Hoc omne ut te morte redimeret passis est. Vides jam tandem quam inessabiles illi gratias debes, quas igitur persolvendi miro zelo & ardore accendi animum conandum diligenter est; & hoc officii nostri eo tempore pars pracipua est, summis nimirum illam misercordiam laudibus & gratiis celebrare, quæ nos tam charo pretio redemit; quam nos hoc tempore decebit illud Davidis, Sumam calicem salutis & invocabo Nomen Domini,

27. Quarto, In has denique passiones Christi intuere, ad amorem excitandum; nec sanè efficacius amoris excitandi medium excogitari potest: hic enim Christi in te amor maxime elucet secundum illud Apostoli, 1 70. 3. 16. Per boc novimus charitatem Dei, quod ille animam suam pro nobis deposuit. Eamque fummo fanè gradu, quod ipse docet, Jo. 15. 13. Majorem charitatem nullus habet, quam istam, ut quispiam animam suam deponat pro amicis fuis. Ille tamen generosiori amore ardebat, nec enim tantum mortem, sed mortem obiit acerbiffimam, & probrofiffimam, nec hoc pro amicis, fed pro infestis plane inimicis. Nisi igitur hic illius tantus amor mutuum in nobis amorem pariat, deterrimum genus hominum publicanos impietate vincimus; hic te tibi succensere, amoris tui in illum teporem,

F

pene dixeram frigus exprobrare decet, cum illius in te adeò fervescat, adeò exardescat amor: Sacram hanc flammam in anima accendere, illumque eo gradu amare adnitendum est, ut illius exemplum gaudeas imitari, omnia imò vitam ipiam cum vocat, i. e. cum præcepti alicujus obedientia hujusmodi te injuriis exponet, sui gratia derelinquere : & interea tecum statuendum est, nunquam fædus ulhum cum hostibus suis feriendum este, nec sinu excipiendum aut fovendum peccatum: è contra si qua apud te diverfantur, tempus est cædi jam & cruci devoveas; hoc illi in facrificium offeratur, qui iple factus est pro te facrificium, idque eum in finem ut te redimeret ab omni iniquitate. Firmisimè igitur tecum decernas, derelinquendum esse quodlibet in posterum peccatum, ea præcipue in quæ sæpius prolapfus es, & ut in hoc proposito constans permaneas, crucifixum ardentissimis precibus salvatorem orato, ut tuas omnes vi mortis suæ libidines enecare, extinguere dignetur.

28. Cum jam jam participaturus es confecratum panem & vinum, memento adesse jam Deum, ut novum sedus Christi sanguine cum toto genere humano initum obsignet. Cum enim filium suum in isto Sacramento largiatur, unà cum eo omnia sederis illius benesicia largitur, scil. peccatorum remissionem, gratiam sanctificantem, & jus in æternam hæreditatem. Hic immensæ Dei bonitatis admiratione te rapi par est; at semper cogitandum est hæc omnia, ea tandem lege offeris, si tu tuam sæderis partem ritè observes. Ideoque animum obsimato sanctissimo obtemperandi proposito, & deinceps summa cum Devotione conjunctim cum sacerdote brevem illam sed excellentem oratiunculam in ipso ministrandi momento adhibitam repe-

te, Corpus Domini, &c.

29. Sta-

29. Statim à participatione devotissimis immenfani hanc misericordiam laudibus prædicato, & ardenti prece spiritus ambi auxilium, ut votum iam factum valeas persolvere. Deinde, cogitans Christum propitiationem factam esse non tantum pro nostris, sed etiam totius orbis peccatis, mundum universum non aliter ac ille sua, charitate tua complexus, pro toto genere humano orato, ut beneficia hujus sacrificii quilibet participet: statumque Ecclesia, illius pracipue cuius tu membrum es. Deo commendato: nec te eorum capiat oblivio quibus obedientiam debes, five Ecclefiæ præfint five Reipublicæ, & fic deinceps pergas orare pro iis, quos vel necessitudo aliqua tibi conjunxit, vel sua necessitas precibus tuis opitulandos esse monet. Tandem si qua in pauperes sat erogatio (quæ eo tempore fieri semper debet) fac liberalis sis pro facultatibus; aut si aliorum incuria nulla sit Collectio. tu tamen privatim in pauperum fratrum subsidium eleemofynam seponas, & sepositam in eum usum largiri nè obliviscaris, quam primum se opportunitas obtulerit. Hæc omnia eo ordine fiant, ut communicantibus aliis absolvantur, quo melius sequentibus administrationem cœnæ precibus publicis vaces, quibus summa cum animi devotione te attendere oportet; hoc sufficiat dixisse de modo nos gerendi inter communicandum.

30. Restat denique ut quid post communicationem agendum fit ex- à Communiponam. Quod immediate agendum, catione.

n

ia

e-

r-d-

e-

n-

u-

De-

ta-

hoc est: statim ut te domum à cœtu recepisti. Deo iterum offerto Sacrificium laudis ob pretiofa facro illo in Sacramento accepta beneficia, eumque humillime obsecra ut spiritus sancti perpetuo te auxilio dignetur, quò possis omnia obedientiæ Vota quæ fecifti adimplere: & contra istas

tentationes pracipue gratiam subministret ora, unde maxima tibi impendunt pericula; sive hac ab habitu aliquo priori, sive à natura propensione in peccatum aliquod nascantur.

Ne te statim tradas rebus mundanis. 31. Deinde, hoc peracto, ne te statim curis & negotiis secularibus tradas. Sed totum illum diem, aut in meditatione, aut gratione, aut lectione, aut piis colloquiis, aut id genus

exercitiis, quibus facra corde accenfa flamma foveatur, abfumas. Cum te postea ad opera quotidiana professio tuo vocet, sic te ad ea conferas, ut memineris interim, reltare tibi majus opus moliendum; i. e. promissa illa omnia quæ Deo fecisti persolvere: quibuscunque igitur externis licet distinearis negotiis, hoc semper animo intendas, & minutissimas propositi tui partes fac memorià teneas, ut cum ad priora peccata folliciteris, statim subeat hoc esse quod voto solenni abdicasti, & fac memineris quanto te reatu pollueris, fi in votum hoc impingas, & quam horrendo teipfum malo affeceris. Cum enim Communicasti, Fœdus iniisti cum Deo, Fœdus inquam amicitiæ & benevolentiæ. Et quamdiu in gratia apud Deum effe pergas, in tuto es, ab omni aut Hothinum aut Demonum injuria fecurus; aut enim inquit Apostolus, Rom. 8. 31. Si Dem pro nobis, quis contra nos? At si fœdus hoc violes (quod fanè facis, si voluntario alicui peccato succumbis) Dei offensionem incurris, & si totus à tuis partibus staret mundus, parum hoc contra Deum posset.

Conscientia inimica. 32. Imo Inimicum intra pectus tuum habebis Confcientiam tuam,te accufantem & Convitis perfiringentem: & cample tibi opponant Deus

& tua Conscientia, neguis non esse miserimus inbac vita, cui ac edat necesse est tremenda judicii in alia expectatio; hæc te subeant, cum te tentationes obsident, easque nequis non censere prædones qui te vellent pace tuâ, Deo, imò anima ipsa fpoliare. Ideoque has admittere, perinde erit ac fiquem hospitio exciperes quem nosti eo animo te accedere ut chariffima quæq:&pretiofiffima tibi furto auferat.

33. Nec te mifericordiæ illius fiducia, quam'in prioribus peccatis condonandis expertus es, Deum novis injuriis lacessere impellat; nam omisso, quòd fummum hoc fit feelus & ingratitudo, bonitatem fuam, que esse debet poenitentiæ argumentum, in peccati occasionem & incitamentum convertere. omisso hoc inquam, notandum est, quòd quò sapiùs peccati veniam impetrasti, eò venia indignior es quia eò gravius peccatum, quò contra majorem misericordiam committitur. Si delinquenti sepius ignovit Rex aliquis, sæpiùs in idem scelus relabentem, justitiæ puniendum tradere cogetur, si quo justitiz studio teneatur; quod hie accidat necesse est: Justus Deus est perinde ac misericors, misericordiæ igitur suæ contemptum atrocius aliquando ulciscatur justitia necesse est. Nec sane aut turpior aut contumeliosior misericordiæ perversio esse potest quam hujus impetrandæ fiducia permotos peccare: unde facile patet peccare ex spe veniæ, nihil aliud esse quam nobismetipsis miserè illudere.

34. Nec te hæc voti præstandi cura aliquot tantùm dies, quasi ab ea statim liber esses, sed per totum vitæ decursum sollicitum habere oportet. Si enim Votum violes, parum refert an citiùs an seriús. Imo forsan major erit ex parte saltem reatus, si serius hoc fit; cum enim diu in voti observatione permanfisti, hoc ipso ostendis, rem esse possibilem quam vovisti; ideoque non est infirmitati imputanda violatio, quasi servare non potuisti, sed perversitati quia noluisti: adde quòd consuetudo

Chri-

Christianè vivendi, hoc idem facilius reddit: Tota enim fanctitatis difficultas oritur à vitii consuetudine: Ideóque si conciliata tibi per consuetudinem fanctitati, ejusque jam penè superata difficultate, renuncies postea, hoc eò minùs erit excusationi locus. Fac igitur per totum vive spacium sic tibi invigilès, a peccandi occasiones sic declines, ut ab omni vo-

huntaria Voti violatione immunis sis.

35. Quanquam autem particularis cujusibet Voti obligatio, ad extremum usque vitæ pertingat. nihilominus Votum sæpiùs repetere expediet, i. e. Sacrum hoc Sacramentum sæpiùs decet participare: cùm enim hoc instrumentum sit, quo in nos tanta, eaque omni pretio majora, benesicia conferantur; cumque à Christo præcipiatur, hoc faciendum esse in memoriam sui, patet & rationem & officium jubere, ne quam omittamus communicandi opportunitatem.

Ostendi jam quænam ista Reverentia sit quæ er-

ga Deum adhibenda est in hoc Sacramento.

## Dies Dominicus IV.

Honos babendus Nomini Dei, & in hunc admiffa peccara; que funt Blafthemia, Juramenta fupervacua; de Juramento affertorio, promiforio, illicito; de Perjurio, Vanis Juramentis, eorumg; reatu, &c.

Ostremò, reverentiam numinis arguit Honos Nomi-Honos Nomini Di- ni Divino. vinoexhibitus.Quid

vero fit Nomen Dei colère facile intelligetur, expofito quot modis violatur; quos omnes vitare, erit nomen fuum honore habere.

Primò igitur Blasphemiis seu iniquis de Deo sermonibus, (teterrima autem Blasphemiæ species est Deum imprecationibus incessere) nomen Dei violatur; nec Sermone tantum

Contra honorem Nominis peccata. Blafbbemia.

continetur blasphemia, nec enim opus est mala de Deo ore eloqui, ea vel corde cogitare indigna Deo opinando à Deo cordium scrutatore pro atrocissima contumelia habetur. Est autem alia blasphemiæ species quæ in actionibus confistit, i. e. cum ii ipsi qui se servos Dei profitentur; turpi & flagitiosa vita Deum & Dominum suum ignominia afficiunt. Ad hanc blasphemiam respexit Apostolus, cum homines alloquens qui legis observatissimi videri voluere, Rom. 2. 24. asserat nomen Dei propter eorum scelera inter gentes blefphemari. i. e. Gentiles male de Deo fentire adducebantur tanquam scelerum patrono, eò quòd hæc ab illis committi cernebant, qui se Dei servos appellabant.

Secundo. Dei nomen contemptui habetur jurando. Hoe fit duobus Turamentum. modis, nempe vel falso vel levi & temerario juramento: falsum autem juramentum duplex eft, affertorium aut pro-Affertorium. missorium: Illo rem sic aut aliter factam afferimus, & hanc affertio-

nem juramento confirmamus: nisi runc veritatem perfectam dictis inesse noverimus, perjurio, hoc est falsi juramenti crimine nos obstringimus. Imò si juramento rem aliquam solummodo dubiam asseram, hoe me perjurii reatu gravat, veram esse rem licet contigerit : temere enim juratum elt, & quoad meam rei notitiam, pari probabilitate aut vera esse potuit aut falfa: cum nihil jurare licet, cujus veritas mihi non apertè constat.

2. At præter Affertorium est & Promissorium. aliud juramenti genus Promissorium dictum. Hoc promissum yel Deo fieri potest, vel homini: cum Deo fit, votum appellatur, de quo latis supra dictum in capite de Sacramentis: restat dicendum de eo quod homini fit; hoc falsum juramentum esse potest vel tung cum juratur vel postea. Cum juratur falsum est, si vel id quod jurando promifisti præstare nunquam statuas, ant si juramentum sensu plane diverso ab illo quem intelligit is cui fit, suscipias. Cum enim huc spectat juramentum, ut fidem faciamus hominibus quibus fit, par elt ut eorum sensu intelligatur; at si in ipso jurandi tempore sincere & piè animatus eram, si tamen postea re non præstem, perjurii reus sum.

3. Cùm igitur juramentum na-Juramenta tura sua nos obliget, plurimum reillicita. fert ut ents materia licita fit, con**scientias** 

scientias aliter misere illaqueamus, v.c. fac me jurare me aliquem ese interfecturum; si interficiam. homicidii, fi non, perjurii reus evado; & fic in necessitatem ex una parte aut altera peccandi adducor. At nihil nos arctius implicat hac infelici neceffitate, quam cum duobus juramentis è diametro fibi invicem pugnantibus nos obstringimus; fi enim juro me daturum esse cuidam totum meum patrimonium, & postea hoc idem, aut ejus partem, alteri juramento promitto, necesse est juramentum alteri ex illis factum violare, cum utrique præstare impossibile sit. Ad hunc modum in perjurii crimen misera necessitate adigor : in has se angustias infelicissimas redigit, quisquis juramentum priori alicui contrarium suscipit : hæc consideratio tantum apud eos qui Deum aut animas fuas pretio habent valere debet, ut à pugnantibus recta fronte juramentis, tanquam diris animarum fuarum laqueis abhorrerent, At forsan interrogetur, quid illum agere oportet qui in hoc rerum statu positus est? Respondeo. illum illiciti juramenti verè pœniteat, deinde licito adhæreat : quod unum illum penes est ad culpam resarciendum, seque Dei favoris capacem reddendum.

4. Hoc de Perjurii generibus prælibato pauca lubet adjicere, quæ oftendant quantoperà hoc peccato Nomen Dei profanetur. In omni juramento, conftat Deum testem solenniter adhibere ad consirmandum veritatem prolatam; si igitur mendax sit assertio, nequit atrociori injurià aut dedecore Deus impeti; hoc enim alterum ex his duobus innuit; aut nos credere Deum nescire an verum an fassum quis profatur ( quod quid aliud est quam eum Numine suo exuere, nec minùs irrisioni & fraudi obnoxium quam rudem aliquem vicinum supponere) aut quòd mendaciis nostris suffragari velit; prius illum

Mun magno illo Attributo Omniscientia spoliat : & summum sanè dedecus hoc censendum est, cum majus non sit inter homines opprobrium quam sto-sidum aliquem arbitrari & talem cui facile sit verba dare; hoc tasnen videmur de Deo opinari, si kunc pejerantes latere speranus. Posterius magis adhuc nestrium sonat, cum eum supponere mendaciis favere, eum sit in societatem sceleris vocare, nec tantum illum Deitate sua exuere (cum ut Dens mentatur aut mentienti adstipuletur impossibile sit) sed se in Damonem convertere, bic enim mendaci somendaciorum pater, Jo. 8. 44. Nec alio sanè opus est argumento ut ostendam Dei nomen summo dedecore temerari pejerando.

5. Siquis de sceleris hujus atrocitate dubitat, animum advertat ad id quod Deus ipse in tertio pracepto super hac re sancte assumption on relinquet impune Jehovah eum qui assumpsert nomen sum in vanum. Hac pracepto suic interminatione affixa & non cateris, ostendere vosuit peccati sujus gravitatiem. Et si Zach. 5. inspicias, semies magnitudinem suppliei gravitati criminis respondere, deleto non tantum homine sed & samisa sua; ab soc igitur peccato diligentissime abstineant qui vel tempo-

talem vel æternam falutem fuam diligunt.

Nec tantum perjurio, sed & alio genere juramentorum profanari Dei nomen dixi, vanis minirum & levibus, quibus scatent adeò familiaria nostra colloquia, quaque à Christo expresse prohibentur, Mat. 5. 34. Ego verà dice vobis, ne jurate omnino neque per colum, quia Thronus. Dei est, neque per terram quia scabellum est pedum ejus. Ubi videtis prohibitum este jurare per meras licèt creaturas, quoniam relatione quadam Deum contingunt; quantum gitur scesus est Majestatem divini Nominis temerariis & supervacancis juramentis protecte? Peccatim hoc sessione.

(nescio quibus Saranæ artibus) consuetudinis vim autoritatemque obtinuit, ac fuum proinde contagium latius quotidie diffundit ; at meminerimus oportet quod cum ad Dei tribunal fistimur rationem reddituri toties temerè profanati & desecrati Nominis fui, in criminis excufationem non proderit dicere fic mos obtinuit : in criminis potius augmentum cedet quod pessimum istum morem, quem oportuit pro viribus repressisse & abrogasse, exem-

plo noftro confirmavimus.

6. Quicquid de hoc peccato sentiat profanum hoc fæculum, atrocis fanè naturæ crimen est : nam præterquam quòd manifesta violatio præcepti salvatoris est; primò contemptum arguit & vilipendium Dei; quotiescunque juratur, toties ad Deum tanquam dictorum testem & judicem provocatur; cum igitur tanta sit Numinis Majestas, deceret non nisi de rebus maximi momenti, scilicet ad gloriam Dei. aut ingens aliquod bonum humani generis spectantibus, ad illum provocare: At cum familiari colloquio juramenta temere admiscemus, contrarium prorfus agimus, & res qualibet levissima licet & ludicra in juramenti materiam cedit; imò sepe res vanas & ridiculas quas vel profari prudentem virum dedeceret, repetitis juramentis confirmant homines. An non fumma hæc Dei contumelia illum solenni ritu judicem constituere in rebus tam ludicris, tam putidis? Deus magnus mundi imperator est, Rex autem quanquam in re gravissima accessu fubditos non prohibet, fummam nihilominus fui contumeliam arbitraretur, si ad se in ludicris puerorum certaminibus tanquam judicem provocaretur; mehercle plurima funt quibus Denm judicem adhibemus non majoris momenti, quod oftendit nos de Deo tam reverenter ac decet non opinari.

7. Secundò, Hæc jurandi confuetudo facilem perjurio aditum præbet; quisquis enum crebris juramentis ea fibi familiaria reddidit, hic ita comparatus est ut sanctissima juramenta consideratione non adhibira facile suscipiat. Qui enim fieri potest ut qui in horas jurat, jurandi religione aliqua teneatur ? at qui nulla tenetur, fortunæ imputandum eft. non cautelæ suæ si à perjurio immunis sit. Imò quod amplius est, qui temere jurat non tantum perjurio obnoxius est cum ab eo solenne juramentum exigitur, sed verifimile est eum sæpiùs pejerare subitis his in juramentis. Supposito enim hominem inopipanter jurare (quo nihil mitius fingi potelt) unde conflabit, quòd qui inopinatò jurat, non etiam inopinato mentiatur > At qui utrumque facit, proculdubio perjurus est. Nec diu dubitabit, an sæpius pejerent temere jurare foliti, quisquis eos propius obfervabit. Hi enim perinde Deum judicem adhibent rebus veris aut falsis, dubiis aut certis. Nec dubito quin corum Conscientiæ qui hujus criminis rei sunt. h praxin suam diligenter observarent, huic meæ fententiæ fuffragarentur.

8. Hoc ejusmodi peccarum est, cui non adest tentario qua permoveamur; nihil in se habet aut voluptatis aut commodi, quorum altero reliqua omnia peccata nobis inescane, at hoc utroque prorsus vacuum est; adeò ut in hoc peccato animarum mercatorem non agat Diabolus prout in aliis; necenim eas hic vel licitatur, sed nos eas gratis & sine pretio in manus suas prodimus. Videtur unicam este quam possint mercedem criminis sperare, i. e. ut sidem dictis faciant apud homines, cùm dicta juramentis sic confirment. At hac spe misere frustrantur, nemo enim difficiliùs sidem obtinet quam qui solet jurare; nec immeritò, nam qui nulla temerandi Nominis Dei, non est verismile quòd ulla

men-

mentiendi Religione tenetur. Imò quoniam levistimum quodque juramento folent confirmare, non vacat internæ falfitatis suspicione, quam juramento tanquam larva celare conantur. Et sic videtis quam parum ad hoe valet jurandi confuetudo, ad quod unum conducere credi hanc volunt. Nec enim alia utilitatis species vel fingi potest cui inserviat, ideoque hoc peccatum cum tentatione tum excusatione yacat; maximam enim indicat Dei contumeliam imò aversionem, cum eum sic lacessere, irritare, nihilo commoti audeamus. Quanquam igitur hujus, peccati confuetudo effecit ut pro levi cenfeatur, procul abest ut ant in se leve fit, aut ut tale à Deo habeatur.

9. Quotquot igitur in hujus peccati habitum nondum prolapsi sunt, minimis ejus initiis obstare; & quotquot hoc habitu se miseri implicarunt, tempestivè se inde expedire nitantur, si animas suas pretio habent: nec objiciat aliquis inveteratum habitum exuendi difficultatem, tanquam diuturnioris mora in hoc peccato exculationem, sed potius quò diutius huic affuevit, eò citiùs derelinquat, & nimium ducat tantum more in tanto scelere duxisse; at si confuetudinis diuturnitas difficultatem auxit peccatum hoc derelinquendi, eò maturiùs se operi accingat, nè difficultas tandem in impossibilitatem vertatur, & quò difficiliùs senserit impræsentiarum opus, tò diligentius & vigilantiùs media quæ ad hunc habitum extirpandum faciunt, adhibeat oportet, quorum hic aliquot fubiungere erit operæ pretium.

10. Primò imprimatur animo atrocitas hujus peccati, nec id pro vulgi opinione æstimet : deinde de gravitate criminis persuasus, seriò secum cogites quanta hoc sibi creat pericula, nimirum Dei in nos inimicitiam concitat, & in eo perfistentes, aterno tandem supplicio tradet. Hoc si fatis attenderetur.

ad nos cohibendum ab hoc scelere satis esset : rogarem enim, quisquis impossibilitatem habitum derelinquendi causatur, si certus esset se collo suspenfum iri cum proxime juraret, an non à jurando metu hoc deterreretur? Credere nequeo, esse aliquem mentis compotem qui tam parum sui potens sit, ut perculsus hoc terrore à jurando non abstineret : & fanè tanto gravius est supplicium inferni quam patibuli, ut illius quam hujus metu efficacius nos commoveri æquum est. At dubitandum est, quod aut homines non firme credunt se ob hoc peccatum damnatosiri, aut fi credant, damnationem tanquam rem remotissimam intuentur, ideoque hac parum moventur; at utrumque rationi repugnat. Quod ad primum attinet; quisquis in voluntario aliquo peccato perfiftit, tamdiu est in statu damnationis; ideoque qui in hoc peccato perfiftit, ad hanc se conditionem reducat necesse est. Quod ad secundum attinet, verisimile est falli sic sentientem : quis enim novit an mors illi cœlitus incutiatur, etiam dum juramentum faucibus hæret? aut fi de hoc ei præstari posset, æterna damnatio tremenda satis est, quâcunque licèt temporis distantia remota.

Veracitas:

11. Secundò, Veritatem perfectiffimam dictis omnibus cole; ut affirmanti folummodo omnes affentian-

tur, néc opus sit juramento ad sidem faciendam, qui

unicus color aut prætextus jurandi eft.

Occasiones
vitanda.

12. Tertiò, Observare decet quid
est quo facile in hoc peccatum pertraheris, vinum aut ira, sodales aut
aliorum exempla; & si peccatum
reverà statuis derelinquere, has peccandi occasiones

vitare oportet.

13. Quartò, Fac animam imbuas Numinis Reverentia, quæ si in habitum convalescat, facile expellet consuetudinem profanandi nomen

Reverentia Numinis\_

fuim; affuescas igitur teipsum numen revereri & præfertim nomen ejus reverenter habere, adeò ut proferre fine cordis aliqua in eum elevatione nefas fit. In familiari colloquio fiquando nomen fuum proferre convenit, hoc ipsum tibi sursum cogitationes evocandi occasionem præbeat, & neutiquam nomen suum diverbiis & otioso garritu usurpetur: Si hanc nudæ Nominis fui mentioni reverentiam te affuefacias exhibere, magnum erit contra Nominis fui profanationem præfidium.

14. Quinto, Teipfum diligenter observa, ne lingua tua fic offendas; fine hac observatione reliqua nostra media parum proderunt. Medium ultimum est Oratio, quæ conatibus

Vigilantia.

Oratio.

reliquis adjicienda est: Deum ora ardenter, ut tibi vires suppeditet, quibus adjutus malam hanc consuetudinem polis expugnare, diccum Pfalmifta. Compone, Jehovah, observa os meum, custodiens moderare quicquid efferunt labia mea: Si hæc vitii hujus extirpandi media fincere & diligenter adhibes, Deum tibi non defuturum pro certo statuas. Eò prolixior fui in hoc argumento quia passim jam invaluit hic morbus; Deus ex misericordia fumma, reos omnes vero fenfu gravitatis peccati hujus afficiat.

15. Ex his variis nomen divinum profanandi modis, facile est inferre quomodo fanctificandum fit, viz. stricta ab his omnibus abstinentia, eaque in timore & reverentia iffins

rit

n

es

Quid fit Nomen Dei San-Stificare.

verendi nominis, qued magnum, mir abile & fanttum

est, Ps. 99. 3. fundată. Disserui jam de varriis partibus magni illius officii Deum Honorandi.

## Dies Dominicus V.

De Adoratione debita Deo. De Oratione ejusque variis partibus. De publicis precibus in Templo, in Familia. De precibus privatis. De Pomitentia, &c. De Jejunio.

Adoratio.

Sect. 1. Ctavum erga Deumofficium eft Adoratio: Hoc magnum

quo potifimum Deitatem agnoscimus, cum Adoratio unius Dei propria sit; ideoque hoc magni momenti officium censendum est. Et primo ab animabus nostris, deinde corporibus persiciendum est.

Oratio.

Confessio.

Anima est Orare. Orare est Deum alloqui, cujus officii partes varia sunt pro diversitate rerum de quibus loquimur.

2. Prima pars est confessio, i.e. agnitio peccatorum coram Deo; hæc vel

generalis vel particularis est. Generalis, cum tantum in genere fatemur, nos esse peccatores; particularis, cum varias species aut actus peccatorum nostrorum enumeramus: prior semper partem constituat precum nostrarum folennium sive publicarum sive domesticarum; posterior privatarum;

## Dies Dom. V. De Oratione.

vatarum; & in his quò frequentiùs adhibetur, eò meliús. Imò quotidianis precibus privatis peccatorum atrocissima & fœdissima aliquot jamdiu sicèt admissa recensere decebit: æquum enim est ut hæc nunquam satis agnita aut desseta arbitremur. Hæc contritio semper debet consessionem comitari; oportet intimè conteri & compungi de peccatis quæ constemur, nostramque indignitatem in his admittendis ex animis agnoscere: nec enim huc spectat Consessio, ut Deus de peccatis nostris quæ penitius quam nos ipsi perspecta habet, certior siat, sed ut nos ipsi humiliemur, itaque nissa dhoc contulerit Consessio, irritò sieri censendum est.

3. Secunda pars orationis est Petitio, i. e. ea precibus à Deo postulare quæ necessitatibus vel corporis vel animæ inserviant. Pro animabus primò petenda est peccatis venia, id-

いっし、

n

)-

- IS T I- IS

Pro Anima-

bus.

que propter Jesum Christum qui ad hane nobis obtinendam sanguinem suum fudit; deinde gratia & auxilium spiritus sancti, cujus ope peccata relinquere, Deóque per omnia parere valeamus. Hic etiam opus erit figillatim omnes à Deo virtutes petere, ut Fidem, Amorem, Zelum, Puritatem, Pœnitentiam, at eas præcipue quibus te maxime egere fentis: Ideoque quid tibi opus fit, explorato: Si superbus sis, Humilitatem potissimum impetrare precibus à Deo contende; si libidinofus. Castitatem, & fic reliquas deinde gratias prout tibi opus esse compertum sit. In his omnibus que ad animam spectant ardentissmis votis & maxime importunis infta: nec te repelli patiaris, nec statim non impetrato quod contendis defistas. Diu licet gratiam aliquam à Deo contendisti necdum impetrafti, ne farifcat animus nec te tædear orandi, fed diligenter potias in causam inquire, unde sit G 3 quod

quod successu suo careant preces tua; vide nè ipse tuis precibus obstes. Forsan Deum rogas ut tibi suppetias ferat contra peccatum aliquod, nec tamen ipse ad pugnam te accingis, nec illius impetum sustines, sed te ei quoties se coram sistir, dedis, imò ei obviam prodis, & te consultò objicis in occursum omnium tentationum: hoc si ita sit, mirandum non est, si fructu vota careant, cum quòd non succedant ipse in causa sis: sac hunc errorem corrigas, & quod tui est officii sincerè peragas, nec Deum tibi desurum timeas.

Pro Corpori-

4. Secundò, Deum etiam pro corporibus invocare decer: i.e. ea Deum poscere quibus ad vitæ úsum, dum hic agimus, opus est; ídque

pro modulo & mensura qua visum erit sapientiae sue: nec enim nobis licet res ex cupiditate nostra metientibus, aut opulentiam istam aut potentiam, quantum forsan vanitate inslata corda nostra concupicunt; à Deo petere; sed illum rerum externarum statum, quem ipse ad magnas illas vitæ hujus sines, Dei gloriam & animarum salutem promovendas, maximè idoneum senserit.

Deprecatio. Precatio, hoc est Deum obsecrare ut malum aliquod à nobis avertat. Malum autem duplex, vel malum culpæ vel malum prenæ: contra malum culpæ potissimum obnixis precibus à Deo contendendum est, ut nos digneturipritus sui robore à lapsu tutari: & si quibus addictiorem te peccatis noveris, Deum ardentins ora, ut te ab his præstet immunem: hoc quoridie agendum est, at tune præcipuè cum instanti tentatione labondi periculo magis obnoxii sumus: hic opus est lo Sancti Retri vocem prorumpere cum crepit demensi; Serva Domine aut peris, humillimè Deum

ob-

1

r

obsecrantes ut aut tentationem auferat, aut nos ad eam oppugnandam spiritu suo communiat, quorum neutrum nos penes sit.

6. Secundò, Contra malum pænæ & præcipuè spiritualis, veluti iram De Pæna.

Dei, Gratiæ suæ ablationem, & E-ternam perditionem orandum est. Contra hæc precantibus ut nimis servida sit oratio, sieri nequit. At contra pænas temporales, i. e. externas calamitates precantibus moderandus est orationis estus, nostram voluntati Divinæ, ad exemplum salvatoris nostri subjiciendo, Mat. 26. 39. Non quod ego volo, sed quod tu.

7. Quarta pars orationis est Intercessio, i. e. pro aliis precatio; pro Intercessio.

omnibus in genere intercedendum est, ignotis pariter ac notis, at pro iis præcipuè quibus Relationis alicujus vinculo conjungimur, five publica, veluti pro Magistratu seu Saculari seu Ecclefiastico, sive privatæ, veluti pro Parentibus, Maritis, Uxoribus, Liberis, Amicis, &c. Intercedendum etiam est pro omnibus in adversis positis, & pro iis particulatim, quorum nobis innotuit calamitas. Imò pro iis orandum est qui nos injurià affecerunt, qui nobis infesti sunt & persequantur, hoc enim totidem verbis à Christo præcipitur, Mat. 5. 44. cujus præclarum edidit exemplum Christus, cum pro fe crucifigentibus orayit, Pater remitte iis, Lu. 23. 34. Pro his omnibus orandum est, & ea illis à Deo bona petenda, que nos nobis iplis petimus, nimirum orandus est Deus, ut illos pro diversis corum officiis & occupationibus, bonorum omnium spiritualium perinde ac temporalium copia locupletare, & omne malum five poenz five culpz ab us depellere dignetur.

Gratiarum actio 8. Quinta pars Orationis est Gratiarum Actio, i. e. Divinam misericordiam, sive in nosmetiplos, sive in eos qui nos proxime contingunt, sive

in Ecclefiam & gentem quarum membra fumus; seu postremò, in totum genus humanum, laudibus & benedictionibus' celebrare oportet. Divina autem misericordia vel in beneficiis spiritualibus vel temporalibus conferendis elucet. Inter Spiritualia, primo in loco numeranda funt, que ad omnes in genere spectant, veluti donatio Fili sui, millio spiritas fui, & media omnia quibus hominem peccaforem ad meliorem frugem revocare conatus est. Secundo, ea quæ in nos speciatim contulit, veluti quod nati intra gremium Ecclesia, & Christiana Religione instituti, in participationem pretiosorum istorum munerum verbi sui & Sacramentorum admittimur; & consequenter nobis nihil in id aut opera aut cura conferentibus, media aterna falutis adipiscendæ obvenerunt. Et præter hæc omnia, netho est qui non alias spirituales misericordias à Deo accepit.

Spirituales Mifericordia, 9. Veluti primo, summa in nos patientia & longanimitate usus poenicentiam nostram expectavis, & ideo nos non sustulit è medio ipsis in

peccatis. Secundo, His accenfendæ funt vocationes de invitationes Dlvinæ ad pœnitentiam, non tantum externæ, mmisterio verbi, sed æ internæ, arcano impulsu spiritús. Si hæ vocationes in te sortifæ sunt effectum, sic ut profanam aut mundanam vivendi rationem in Christianam commutassi, quanta tibi agnoscendi æ celebrandi divinam bonitatem pecessitas incumbit, cum ei beneficiorum maximum acceptum teseras;

10. Gratiz etiam agendæ funt pro mifericordis temporalibus, five ad Temporales.

rempublicam spectantibus, veluti pro

n

:

IS

1-1

1,

n

florenti Reipublica seu Ecclesia statu, & celeberrimis malorum depulfionibus quibus auc hanc aut illam dignatus est: five ad rem privatam, veluti pro bonis omnibus hujus vitæ quibus fruimur, prospera valetudine, amicis, victu, amictu, & id genus; etiam gratias agere oportet, quod nos Deus in fingula momenta confervet & tutos clementissima providentia præstet à periculis. Commemorande etiam hic funt precipuæ quædam liberationes quibus nos Deus in fummo difcrimine versantes dignatus est: Impossibile erit singula que quisque accepit à Deo beneficia, quoniam tum genere tum gradu diversa, commemorare. At pro certo statuamus, quòd qui minimum accepit, satis obstringitur ad totam vitam in Dei laudibus transigendam. Operæ ergo pretium erit si quisque expensis variis vita eventibus & in his quæ occurrunt, milericordiis, faltem notatu dignioribus, ex his catalogum contexat, quem semper memorià teneat & grato animo sepiùs coram Deo recensear.

11. Hæ funt variæ Orationes par-Publica Pretes, quæ fingulæ & publice & priyatim adhibendæ funt; publice in ces in Ecclefia.

Templo, ubi coeunt omnes ut preces in commune fundant, que ad communem utilitatem spectant; & in his (ubi tales sunt preces quales oportet) affiduos esse decet, cum specialis benedictio unitis fidelium precibus promittatur; quique fine causa ab his publicis precibus abest, se ab Ecclesia corpore abscindit; quæ res tam tristis & calamitofa semper habita est, quòd gravius supplicium scelestissimopotuisse infligi præsules Ecclesiæ non putarunt; quanta igitur est infania hoc fibi ions infligere ?

12. Altera species publicæ orati-In Familia. onis est ea, que in Familia usurpatur: Ubi tota domus conjunctis precibus Deum invocat. His sedulò intendendum est, & pracipue à patre familias, cujus est curare ut preces in familia sua peragantur; sui enim officii est liberorum & servorum suorum animabus non aliter ac corporibus quotidiani pabuli suppeditatione consulere. Nec igitur infimus de plebe, si pater familias fit, ab hoc munere obeundo excufandus est, si aut ipse, aut aliquis è familia, literas norit, preces legat licet è libro aliquo pio desumptas, si è libro Precum Communium ab Ecclefia usurpato, sapienter elegit; fi nemo literas novit, opus erit ut formulam aliquam Orationis memoriter teneat, quam decebit in familia recitari; cui ului maxime idonea funt preces aliquot Ecclesia, utpote qua ob brevitatem minus molestæ sint futuræ memoriæ, & ob pondus & gravitatem majori usui: at quemcunque precum delectum faciant patres familiarum, curent aliquas saltem offerri; nec audeat aliquis, Christianum se professus, Gentili adeò more familiam suam gubernare, ut Deum quotidie ab ea non curet invocari: curante autem ex officio patre familias ut preces fint, domestici quod suum est officium faciant, nec eorum aliquis opportunitatem hanc negligat, sed assidue devotéque precibus his intersit.

Privata Oraquis ab hominum cœtu subductus fundit, in qua pro necessitatibus nostris in rebus particularibus diutiùs

immorari licet quam in publico cœtu expedit: privatæ autem preces publicarum obtentu contemnende aut negligendæ non funt, utrasque enim Deus exigit, nec vult has in illarum vicem substitui, aut econtra. Præterea quisquis in precibus publicis affi-

affiduus, privaras negligir, metuendum est ne hominum potius quam Dei laudem aucupetur; contra quod juber Salvator noster, Mar. 6. qui ad privatas has preces hortatur, precare patrem tuum in occulto, à quo uno præmium, non à frivolis hominum laudibus sperare licet.

14. Nec tantum preces privatas non negligere, fed is etiam crebro Precum tem-

vacare oportet, bis faltem quotidie, pora.

i. e.mane & vesperi: necesse enim est opera nostra omnia & auspicari & claudere, Deum invocantes, idque five quod Deo five quod nobifmet ipfis debetur officium intuemur; nec enim aut fortunati aut tuti esse possimus nisi sub illius tutelà: ideóque noctis aut diei pericula nisi priùs implorato ilhus præsidio adire, tremendæ esset temeritatis. Quot præterea vicibus huic officio incumbendum fit, aut ex nostro otio aut negotio decernendum est: per negotium nollem illud intelligi quod fibi inaniter creant homines, sed vocationis sue necessaria opera, quibus adeo aliqui distinentur, ut parum supersit temporis ad solennes & statas preces. At hos etiam decebit, aliquoties in die, brevibus oratinnculis corda fua in coelos erigere etiam dum operi instant. Ratio autem dictat ut illi plus temporis huic officio impendant, quibus plus otii est. Noc aufit qui voluptatibus imò forsan peccatis vacat, negare fe precibus posse vacare; adnitatur potràs quam olim fecit jacturam temporis farcire, plus imposterum huic officio impendendo. Et sanè officii hujus utilitatem ponderantibus nihil sapientius videretur quam non mi- Hujus officii

ntis crebrò in eo versari, quam nunc militas.

raro folemus.

t

t

IS

)-is

i-

i,

14. Primo enim. Summus hic Honos judicandus est quod familiari Honor.

no-

nostri alloquio tam facilè pateat cœli Numen. Si quem è subditis suis infimum in liberum & familiare colloquium Rex admitteret, summus hoc honos haberetur, qui proximorum in eum invidiam conflaret antea licèt contemptui habitum; nec dubitandum est quin tantæ dignationis occasiones hic avidè captaret. At hoc prorsus nihil est honori quo nos dignatur Rex Regum, dum ad familiaritatem & conversationem sui non tantum nos admittit, sed vocat, hortatur collatum; quantò igitur ad hanc proniores esse nos oportet?

Orationis Utilitas. 16. Secundo, Tanta est Orationis utilitas quantam animo capere non possumus, hoc enim instrumento bona omnia sive temporalia sive

spiritualia è cœlis deducuntur. Nulla est oratio que si conditionibus adesse debitis non destituatur. benedictionem aliquam à Deo non impetret, juxta illud Sapientis, Ecclus. 35. 17. Oratio humilis penetrat nubes, nec redibit donec ad eam respiciat Altissimus. Fælicem censeres, cui unum medium suppeteret, quo omnia quibus fibi opus effet, compararet, quanquam non fine fummo labore & multa operà; fœlix ille tu possis fieri si velis; Oratio medium efficacissimum est. quo si non omnia quorum te indigum arbitraris, faltem omnia quibus re verà indiges, i. e. omnia quæ tibi usui fore Deus noverit, certò-certiùs consequaris. Quantameunque igitur carni lassitudinem Oratio afferat, cum à Divina beneficentià in fingula pene momenta egestas te tua aliquid flagitare cogit, summæ effet hoc dementiæ, Orationem, unicum & certifimum egeftatis fubfidium, præ lassitudine negligere.

Orationis Junatura sua molestum sit hoc officitunditas:

un quòd jucundum admodum est, s

eli-

felicitatis fons & origo Deus eft, & à dextra sua funt voluptates in aternum, Pf. 16. 11. Quò igitar ei propiores, eò fœliciores evadamus necesse est, cum ex hac propinquitate coeli gaudia nascantur; at non datur hic vitam agentibus, Deo alia ulla ratione magis appropinquare, quam oratione; sequitur igitur ut hæc ex fe apta fit ad jucunditatem & voluptatem pariendam: si contrarium experimur, hoc cordis corruptioni imputandum, cui (quod palato vitiato solet evenire) suavissimi cibi non sapiunt. Jucundum sanè Oratio officium est, at etiam spirituale; frigitur cor carneum fit: fr aut

voluptates carnis aut fæces mundi, voluptatibus spiritûs inimicas inhiet fitiat, mirandum non est finihil vohiptatis ex oratione percipis, fi IfCarnalitas 11na causa laffitudinis in Oratione.

raelitarum instar, contempta Manna, ollas Ægypti avide appetis. Si igitur officium hoc exequenti tædium tibi sentis obrepere, tibi metuas, cor munda & expurga ab armore peccati, & ad spiritualem & coelestem statum evehere conare, & statim senties molestia omni vacuam, in gratam & jucundam exercitationem, hanc commutari. Interim difficultatem officii nè querere, sed cordis duritiem.

18. Secundo, tædium oritur ex orationis desuetudine. Plurima sunt Desuetudo nosti quæ principio difficilia viden- cansa altera. tur, quæ tamen aliquamdiu his affu-

eto jucundissima fiant. Si hic animæ tuæ status sit, in promptu remedium est, hoc est orationi magis affuescere, hinc (ut vides) hortationi de precandi frequentia nova vis accedit.

19. At non tantum quoties, sed etiam quam bene oratur videndum est; ut autem bene oretur, spectan-

t

Orationis Conditiones. Licitorum Petitio.

Fides.

est, primò, Precum materia, & eurandum ne quid illicitum petamus, veluti pænas in inimicos. Secundo, conditiones precum spectanda: hoc est primò ut Fidem adjunctam habeant; credendum est, ex voluntate divinà rogantibus, Deum aut petita largiturum, aut quod magis è re nostrà fore judicaverit. Secundò, Humilitatem; fatendum est nos iis bonis que petimus prorsus indignos esse, ideóque nec ea nostri sed Christi meritis retos petere. Tertiò, Attentionem; animum in hoc quod agimus intendère oportet, nec pati-

Humilit as.

Attentio.

endum est, ut mens aliarum rerum cogitatione dittraharur. Dixi in principio orationem esse Animarum opus, fin autem mens aliò evagetur, linguæ tantum & labiorum opus fit, nec aliud apud Deum audit, quam furins loquacitas, & confequenter nunquam nobis benedictionem impetrabit, sed potius quod Jacob Matrem monuit, Gen. 27. 12. adducit Super nos maledictionem non benedictionem. Est enim cultus Divini partis solennioris officii simulatione profanatio, cum nil aliud fit, quam ei labiis nostris appropinquare absenti procul corde; & tremendam cujus in conspectu prodimus majestatem, vilipendere, contemnere. Quod ad nos attinet, extremæ est dementiæ, nos Deum accedentes de re gravillima animas nimirum & corpora nostra tàm intime spectanti cum eo acturos,negotii medio in fermone oblitos, res leviculas, quas vel imaginatio nostra, vel Diabolus, cujus est hic nobis negotium facessere, fuggerat, sectari. Perinde hoc foret ac si Reus, & supplex ad Regis pedes advolutus ut sceleris sui pænas deprecetur, confpectam inter fupplicandum

papilionem, abrupta in medio fupplicatione, curfu lequeretur; an non perditum hunc homuncionem Principis clementia prorfus indignum cenferes? minori sanè ratione speramus ut illis Deus precibus aurem admoveat & annuat, quibus mens nottra abest.

20. Contra hanc cogitationum difpersionem, quoniam ad eam tam proclives natura fumus, multum refert, ut animus diligenter muniatur; in quem finem utile erit, precaturi animo, reverentiam Majeltatis, quam aditurus est, imprimi, ut in fuo conspectu ineptire aut nuga-

quibus non impetratis, omnium creaturarum miferrimæ fumus; avertit autem Numinis attentionem hæc mentis nostræ aberratio. Tertiò, in hunc finem implorandum est Dei auxilium: ideoque prima hac fit Oratio- Implorandum nis petitio, ut Deus animum no- Dei auxilium. ftrum attentum reddere dignetur.

21. Ultimo, animum tuum custodils vigilifque munito, ut infultan- Vigilias agere. tes procul inde arceantur leves co-

ri non audeat. Secundò, Rerum quas petimus gravitatem expendere decet, quarum ejulmodialiquæ funt.

Evagationis remedia

Consider atio Divina Majestatis.

Necessitates nostre.

gitationes, aut si quæ irrepserint, abjecta omni vel unius momenti cunctatione, nec fine indignatione, exturbentur, harúmque venia à Deo poscenda est: fi his fincere & strenue hoc modo oppugnas, aut Deus vires suppeditabit, ut aliquo saltem gradu victor evadas, aut his clementer ignoscet si summa diligentiå adhibitå præcludi nequeunt. At si nostrå negligentià intromitti contigerit, neutrum à Deo sperandum, manente scil. hac negligentia. 22. Quar-

ut que à nobis dicta fint teneamus, sed maximo tervore & devotione accendi animos oportet, idque pro variis Orationis partibus quas suprà recensui. Frigida & examimi prece non commovetur Deus. nec enim hojusmodi prece flectitur homo: si quis mendicus nos stipem tam oscitanter aut contemptim rogaret, ac si perinde haberet an ullam acciperet an non; hunc auc egestate parum pressum, aut superbià multum inflarum censentes, hujusmodi precibus inexpugnabiles essemus: quantæ igitur stohditatis est sperare Deum ea quæ vili stipe infinite pretiofiora funt, ignavis & torpentibus precibus concessurum esse: Eadem est ratio laudum & gratiarum actionis quæ Deo grata effe nequeunt, nifi abanimo vero beneficiorum suorum sensu affecto profecta, cum nihil alioquin in se præter inanem umbram & externam venerationis speciem contineant, ac proinde Deo non labia tantum nostra sed & corda efflagitanti placere non poffunt : quod idem de cæteris Orationis partibus aufim affirmare. Precaturus igitur, fac anima vehementissimo, si fieri potest, deliderio & fervore inflammetur : quod quoniam propriis viribus efficere non possis, sedulò orandus est Deus ut animum cœlesti Devotionis stamma accendat, quam impetratam vide ne voluntario quopiam peccato extinguas, aut neglectam nec in utimi adhibitam deflagrare finas.

23. Quintò, Adjunctam habeant preces, nostræ puritatem, purgan- Puritas. dam volo mentem ab omni peccatorum amore; hæc sanè Apostoli mens est, cum r Tim, 2.8. jubet purat manus in oratione attolli subi purgationis hujus exemplum ponit in certà pecca-

torum

torum specie, irâ nimirum & disceptatione; ubi per disceptationem, lites ista & contentiones inimicahominibus nimis usitatæ, intelliguntur; quas qui corde suo fovet, aut aliud quodcunque peccatuma hie fanè puras manus, quod in hoc officio exigit Deus, attollere nequit, & consequenter preces suz frequentes licet & fervide parum proderunt, quod Psalmista monet, Pf. 66. 18. Si spectassem ad iniquitatem animo meo, non audivisset Dominus : & quod pejus eft, Solomon afferit, Deum has preces non tantum non exaudire sed & abominari, Prov. 15. 8. Sacrificium improborum abominationi est Jehova: Nec sanè tristius aliquid nobis evenire potest, quam ut preces nostræ nobis sint in condemnationem: quod proinde inter funestissimas imprecationes, Pf. 109. 7. recensetur. Nèigitur in nos ipsos crudeles tantum in nos mali attrahamus, quod sanè facimus, quoties preces ab impuro corde fundimus.

24. Preces denique nostræ ad rectos fines dirigendæ sunt; údque vel respectu precum ipsarum, vel respectu rerum quas prece petimus. Pri-

n

n-it

n

m

Ad rectos fines dirigatur oratio.

mò non est orandum ut devotionis opinionem apud homines ineamus, Hypocritarum instar, Mat. 6. 5. nec societati tantùm aut consuetudini morem gerendi animo; sed primò ut Deum colamus; secundo ut eum, perennem bonorum omnium qua expectamus sontem esse agnoscamus; se terriò ut egestatis aut nostræ aut aliorum levamen impetremus. Respectu rerum quas prece petimus, cavendum est nequid mali in his petendis, nobis propositum sit; non est rogandum ut in libidines nostras absumatur, Ja. 4. 3. Quod faciunt qui opulentiam petunt, ut in luxu se intemperantia vitam ducant; se potentiam, qua possint inimicis suis nocere, se id genus: At in omnibus primò se

pracipue spectanda est Dei gloria, & deinde nostra & aliorum falus; reliquorum omnium in precibus eatenus ratio videtur habenda, quatenus his promovendis serviant quod quidem non possunt si cupiditatibus explendis infumantur. Expolui jam priorem cultus divini partem que animarum propria eft.

Veneratio

tra illum.

25. Pars altera, quæ corporum propria est, in demissis & humilibus Corpored. corporis gestibus, qui & internam animarum venerationem exprimere

apti funt, & tributi vice à corpore penduntur, confiftit. Apoltolus enim jubet ut cum corpore Deum veneremur, non minus quam cum animabus nostris: & merito quidem, utrumque enim pariter creavit Deus ac redemit : quandocunque igitur preces coram Deo fundis, fiat fumma cum demissione corporis perinde ac animæ, juxta Psalmistam, Ps. 95.6. Venite incurvemus nos & procumbamus, flectamus genua coram Jehovah qui fecit nos.

26. Nonum erga Deum officium est Poenitentia : quod Poenitentia fit Panitentia officium erga Deum docemur ab Apostolo, Act. 20, 21, ubi de poenitentia loquens eam conversionem in Deum appellat. Et jure quidem hanc esse officium erga Deum consetur, cum nullum peccatum perpetratur, quod non illum aut mediatè aut immediatè offendat. Quanquam enim peccara funt, quæ & contra nos & contra proximos fiunt, hæc tamen quoniam à Deo prohibentur, transgressiones legis suz censenda sunt, ac proinde con-

Hac Ponitentia, ut verbo dicam, nihil aliud est quam conversio à peccato ad Deum; quæ in peccatorum derelictione, & corum omnium qua Deus exigit officifra

bus

oro-

cuam

WO-

um bus

am ere

on-

um

no-

iter

re-

one

P/.

um fit

A-

am em

um di-

ec-

nos

nfon-

m,

ecum

git

ICI-

officiorum christianorum constanti observatione confistit: tanta est hujus officii necessitas ut afferente Christo, La. 13. 5. hoc omisso, non possismus non perire, mis resipiscatio, omnes similiter perihitie.

27. Regulas variis hujus officii partibus ritè peragendis infervientes, supra in præparatione ad Cosnam Domini exposui, quò lectorem remitto, obiter tantum monendus est, nè officium hoc in præparatione tantum ad Cœnam Domini præstandum censeat; cum enim hoc unicum fit contra peccati virus remedium. toties repetendum est, quoties pec-

Tempora buic officio fungens do confrituta.

cata repetimus; hoc est, quotidie. In

Quotidie.

fingulos dies prenitentia agenda est, de peccatis diei. Quod enim Christus de reliquis malis pronunciat. de hoc etiam verum est; sufficit diei malum ejus: Tot funt cujuslibet diei peccata, quòd peculiarem poenitentiam postulant; quilibet igitur factorum rationem quovis die à seipso exigat.

28. Quod autem in rationibus evenit, ut qui quotidianas impensas Statis Temin librum referunt, statum nihilo- poribus.

minus fummæ toti computandæ tempus constituunt, nempe ad finem septimant aut mensis: hoc etiam hic usu venire debet, tempus aliquod folenniori nostri coram Deo, propter peccata non tantum istius diei, sed etiam totius vitæ, humiliationi, dicare oportet : quod quò frequentius fit, eò melius; quò enim sæpiùs rationes inimus apud Deum, & debita contracta computamus, eò demissius de nobis sentiemus; eoque avidius misericordiam fitiemus; quæ duo præcipuæ funt veniæ impetrandæ conditiones: qui igitur unum feptimanæ diem huic exercitio dicabit, animæ fuæ faluti

H 2

opti-

optime prospiciet. Siquis autem eo vitæ genere implicetur, quòd per necessaria negotia huic operi nequit toties vacare, conetur tamen quantum potestad hanc frequentiam proximè accedere; & semper meminerit nunquam in re aliqua seculari tanto cum fructu operam posse poni, quanto in hoc exercitio spirituali: esset igitur rem pessimè administrantis, rebus secularibus hoc posthabito se addicere.

29. Præter hæc stata tempora sunt Die talami- & alia, pro re natâ, huic officio temtatis. pora assignanda; qualia potissimum sunt calamitatis & luctus tempora;

hæc enim tanquam nuntios eò cælitus missos, ut nos ad hoc officium hortentur, habere convenit; ideóque non est prætermittendum officium, ad quod tam solenni more vocamut, nè iis accenseamur qui parvi faciunt castigationem Domini, Heb. 12. 5.

30. Est & aliud pœnitentiæ tempus quod pravâ hominum consuetudine usque ad reliquorum exclusionem obtinuit; mortis horam intel-

ligo. Fateor tempus hoc esse pœnitentiæ repetendæ non incipiendæ idoneum, & extremæ est dementiæ hanc eð usque deferre: nequid enim durius dicam; iis hoc est animam periculis exponere, quibus nemo sanus exponeret res minimi pretii. Interrogare enim quempiam velim, qui pænitentiam

ad mortem usque censeat differendam, unde constat, Deum illi horam ad hoc opus suppeditaturum esse annon puncto temporis tolli quotidie homines cernimus? Quis

affirmare ausit idem se fatum non manere? Sed secundò finge tardiùs adrepere mortem, suæque hominem appropinquationis morbo præcurrente admonere, forsan monitus non advertet, sed vana spe vitæ ad extremum usque, quod ægrotis usu venit, se lactabit, & consequenter mors inopinantem opprimet, lentis licèt passibus accedat. At tertiò singe hominem periculi sui certum factum, unde constat se penes sore pœnitere? Pœnitentia est donum Dei, nec ab arbitrio nostro pendet. Solet quidem sepe Deus, nec immerito, homines gratiam respuentes, monitisque vitæ conversionem & emendationem suadentibus obluctantes deterrere, & duritiei cordis tradere, nec gratiam toties contemptam diutiùs offerre. At singe quartò, Deum ex infinità patientià, gratiam suam pergere offerre; unde tamen tibi constat quòd per triginta, quadraginta, imò sorsa quinquaginta annos, gratiæ divinæ obluctatus es, exuto repentè obluctandi habitu ob-

latam gratiam amplexurus es? Certum est minùs inesse hodie dissicultatis operi huic, quàm erit in poste-

rúm.

e im-

ri ne-

otest

mper

cum

rcitio

intis,

funt

tem-

mùm

ora;

t nos

enit;

pour

r qui

em-

etu-

afio-

ntel-

ten-

de-

uri-

ere,

In-

iam

ren-

ho-

um

olli

Quis

fe-

ho-

ad-

fpe

itæ

31. Nam primo quò diutiùs nos peccatum sub jugo tenuit, eò difficilius erit jugum hoc cervicibus excutere. Fateor, si remitentia initil

Sera pænitentiæ pericula.

Consuetudo peccati.

cutere. Fateor, si pœnitentia nihil aliud esset quàm à peccati actibus cessatio, huic mortis impendentis hora aptissima foret; tunc enim corpore debilitato, ad peccata plurima perpetranda vires non suppetunt; sed ad pœnitentiam plura requiri, suprà satis evici, nimirum sincerum peccati odium, & amorem Dei: At probabile non est ut qui per totam vitam peccatum amavit, & sinu excepit, & ex altera parte Deum & virtutem odio habuit, mutatis repente assections odio haberet quod amavit peccatum, & virtutem Deumque quem prius odio habuit, amaret.

32. Secundò, Ægrotus tot undique ut plurimum doloribus la-

H 3

ceratur,

ceratur, quod mens concussa & distracta, operam dare poenitentia, prout res exigit, nequit; hac autem tanti momenti, tantaque difficultatis opus est, quod omnes anima facultates, etiam cum viget, sibi vendicat.

Simulationis periculum.

33. Expende difficultates quibufcum tunc temporis luctandum eft, & dic num spesulla fit, te tunc illud effecturum esse, à quo jam cum mi-

nori opere fieri potest, refugis? At tertiò majus adhue superest periculum, nè pœnitentia ad quam mors adigit vera non fit; hic enim ad poenitentiam, te inferni tantum formidine compelli patet: à qua quanquam poenirentiam inchoare licet quando ad eam perficiendam tempus suppetit, imperfecta tamen & tantum hoc modo inchoata pœnitentia, ad falutein prodesse non potest. Hujus generis esse plerumque pænitentiam, quæ morte impendente agitur, probabile nimis est, quod exhinc patet, quia plurimi qui appropinquante, ut creditum est, morte, pænitere visi sunt, restiruta valetudine vitiis non minus, forsan effusius quam antea indusferunt: quod liquidò oftendit veram in illis mutationem non fuiffe effectam: ideoque si ficta tantum pœnitentià expirassent, Deum qui corda scrutatur, non fuisse simulatam poenitentiam accepturum. Expenfis his omnibus periculis, constat in extremum difcrimen animam eum suam adducere, qui constituit non nisi imminente morte resipiscere. Nec periculo aliquid demit exemplum furis poenitentis, Lu. 23. 43. quanquam hoc freti tot fine ratione impunitarem fibi pollicentur. Christum adhuc ille ignorabat, quid amplitis poffet quam revelatum statim amplecti? Nos ab incunabulis noftris, nobis oblatum, a rantum non obtrufum rejecimus. At dato nullum esse hac in re discrimen, debilis fit spes oportet, quie uno

uno tantum exemplo suffulciatur, nec alterum sanè totas Scripturas perlegenti occurret: Ifraelita (ut legimus) Manna de Colo vescebantur, at delirare hunc crederemus, qui pari expectato miraculo curam victûs quotidiani parandi abjiceret. Nec minori tamen cum ratione, huic quam alteri exemplo inniti licet: Verbis Sapientis concludam, Eccl. 12. 1. Memento Creatorem in diebus juventutis, prinfanam mali dies accedant.

34. Huic officio Poenitentiæ merito adjungendum est Jejunium, con- Yejunium

junguntur enim in Sacris literis; apud Judeos folennis dies expiationis iciunio celebrabatur : quod patebit conferenti Lev. 16. 31. cum Ifa. 58. 5. idque Divino ex instituto. Et apud Prophetas, cum ad poenitentiam & humiliationem, etiam ad Jejunium vocatur populus, Joel 2. 12. Quapropter enim nunc dictum Jehova, convertimini ad me ex toto animo vestro & jejunio, & sletu, & planetu. Imò tanta cum ratione adjungi humiliationi jejunium videtur, quod cum illam ageret, non putabat hoc potuisse omitti scelestus Ahab, 1 Reg. 21. 27. nec gentiles Ninevite, Jon. 3. 5. Nec ab adventu Christi minus rationi consentaneum aut gratum est. quam fuit antea, videmus enim hoc ab eo supponi tanquam officium interdum peragendum, cum in eo peragendo oftentationem fugiendam esse admonet, Mat. 6. 6. Atque etiam affirmat rite peractum non ad hominibus placendum sed Deo, à Deo compensatum iri. Hisce consonat quod jejunia à Sanctis observari passim legimus, Anna, Lu. 2. 37. colente Deum cum jejunio & precibus. Ubi notatu dignum est, quòd cultus Dei appellatur, & dignum quod cum precibus conjungatur censetur: primitivi quoque christiani hoc officium frequentissimè colebant. Quanquam autem jejunium humiliationis tempori maxi-

maxime proprium fir, non tamen ad hoc tempus fic restringitur, quin etiam alio tempestive agatur, fiquid extraordinarium à Deo petendum sit. Sic cum Efther populi fui liberationem ab impendente pernicie meditabatur, ipla cum omnibus Tudais folemne Jejunium celebrabat, Efth. 4. 16. Et sic cum Paulus & Barnabas constituti sunt Apostoli, orationi Jejunium subjungebatur, Act. 13. 3. Quod idem nobis expedit, quandocunque extraordinario Dei confilio, aut auxilio in rebus five spiritualibus five temporalibus opus est, preces nimirum nostras jejunio accendere: At tunc præcipue, cum humiliationis causa aliqua incidit; præterquam enim quod fervori accendendo infervit, qui nunquam magis necessarius est, quam cum peccati veniam petimus, ultionis etiam vicem obtinet, que precipua pars poenitentiæ habetur, 2 Cor. 2. 11.

Oltionis vicem obtinet. Câm enim quotidiani cibi sustentationem corpori subtrahimus, vindictæ aliquid nobismet ipsis propter

priores excessus, aut alia, quorum nos conscientia accusat, peccata infligimus: Quod illius indignationis quam in seipsum concipere peccatorem unumquemque oportet, proprium estectum est. Qui autem adeò sui indulgens est quòd adduci nequit ut ab una refectione in cassignationem errorum abstineat, non videtur ob admissa peccata sibi admodum irasci, & consequenter indignatione istà quam Apostolus loco citato tanquam poenitentia partem constituit, destituitur.

Ultio bac
Deo accepta.

35. Nec dubitandum quin acceptisima sit Deo ultio de pe catis sumpta, non tamen putandum est hâc aut alio quocunque facto nostro scelera nostra posse expiari, hoc nihil aliud quam Christi

Christi fanguis efficere potest; in hoc igitur non operibus nostris quibuscunque spes nostra veniæ fundatur: quum autem sanguinis istius beneficia nemo participabit, nisi pœniten-

At non pro peccatorum expiatione.

tes; nostra non minus interest pænitentiæ fructus edere, quam si ex his tantum spes nostra penderet.

36. Quoties hoc jejunii officium peragendum fit, Sacræ literæ tacent, hoc propria cujusque pietas optimè decernat, pro valetudinis aut circum-

Quoties jejunandum.

stantiarum aliarum necessitate; at ut in humiliatione evenit, quò sepius stata humiliationis tempora redeunt, eò meliùs; hoc idem in jejunio evenit, quò frequentius eò melius, modò valetudini nostræ aut aliis officiis non obsit; imò forsan jejunium plus temporis humiliationi suppeditet, quam alioquin obtinere possemus. Sunt enim forsan aliqui, quos fine magno detrimento non patitur vitæ genus per totum diem huic operi vacare; at ut hi illud tempus quod edendo absumeretur, huic impendant, nil prohibet : & sic duplici ratione hujus humiliationem promovebit jejunium, animum enim ad officium extimulabit & tempus suppeditabit.

37. De prima jam parte Officii noftri quatenus ad Deum refertur differui, quæ in hoc confistebat, ut eum pro Deo nostro haberemus: Superest pars altera, i. e. alium non adsciscere. de quâ in quantum prohibet crassam

Caput alterum officiorum erga Deum.

illam Paganorum Idololatriam, cultum idolorum, non opus est prolixum esse; quanquam enim cultus hic olim ubique obtinuit, jam tamen adeò obfolevit, ut non verifimile fit, ullos in quorum manus liber hic perventurus sit, huic addictos esse. Obiter tantum monere juvat, quòd cultu Divino

crea-

creaturam quampiam, five Sanctum, five Angelum, five Christi ipsius imaginem, prosequi, aperta violatio est hujus partis officii nostri in Deum, cum sit id creatura tribuere quod Creatori proprium est, ideoque ab hoc sedulò cavendum est.

38. Est & alia Idololatriæ species cui omnes passim addicti sumus; i. e. cum ferventiori Amoris, Metûs, Fiduciæ affectu in creaturam quâm

Deum ferimur, hoc enim nil aliud est quam hanc creaturam in Deum nobis constituere; nec minus hac interna Idololatria Deo zelotypiam accendit, quam externa illa in cultu Idolorum consistens. Potui hic prolixus esse, at quoniam multa ad hac spectantia obiter attacta sunt sermone pracedente, supervacaneum censeo, ideóque ad alterum Officiozum caput qua ad Nosmetiplos referuntur, progredior.

## Dies Dominicus VI.

Officium in Nofmetipfos; de Sobrietate; de Humilitate; de nefaria Superbia naturâ; de vana Gloria; ejus Periculo, & Stultitia, Remediu; de Mansuetudine, &c.

Officium erga
nos, Sanctus Panlus loco supracitato ad Tit. 2. 12.
hoc uno verbo Sobrie complexus est. Jam per Sobrie
etatem intelligitur, ut nos intra istos limites, quos
Deus nobis prafixit; contineamus. Hujus igitur lo-

ci est. sobrieratis partes enarrare; idque primò respectu anima, deinde respectu corporis. Anima sobrietas in debità passionum & affectuum moderatione consistit; ad hoc autem plurima virtutes requiruntur, quas singulas ordine exponam.

2. Illarum prima est Humilitas, que facile primatum obtineat, non Humilitas.

rantim eò quòd cateris præstet, sed etiam quòd ad reliquas omnes parandas imprimis conducat. Còm hac sit unicum sundamentum, cui reliqua innitantur. Quíque eas sibi posse sine hac comparari sperat, hic se stulci illius adiscatoris, de quo Christus loquitur, Lu. 6. 49. Qui domum in arenà struxit, errore implicatum, eventu comprobabit. De Humilitate erga Deum suprà disserui, ejusque necessitatem ostendi; superest ut de humilitate quà ad nos refertur, qua priori non minùs necessaria appurebit, agam.

3. Hæc Humilitas duplex est, primò in hoc confissit, ut humiliter de nobis sentiamus; secundò in hoc, ut hoc idem alii sentiant æquo animo seramus. Harum prior superbiæ opponitur; posterior vanæ gloriæ. Utramque Christianis necessariam esse ostendendum est. Quod ut arbitror facile patebit explicatione, primò gravitatis hujus peccati, secundò pe-

riculi, tertiò vitiorum huic oppositorum.

4. Primò, Quod ad superbiam attinet, ea est hujus peccati atrocitas, quòd Angelos è Cœlis deturbavit, ideóquesi peccatum pœna metiamur,

non erat tantum primum sed atrocissimum peccatum, quod Diabolus ipse unquam admisit: At atrocitatis hujus peccati clarius argumentum esse nequie, quam quod sit Deo maxime invisum; quod non tantum ex hac pæna Dæmoni inslicta, sed plurimis Scripturæ locis aperte constat, Pro. 16. 5. Abominationi tioni est Jehova omnis altus animo, & cap. 6. ubi rerum multarum quas Deus odit mentio fit, imprimis recensentur oculi elati; fic Ja. 4. 7. Deus obsistit suverbis; & plurimi funt alii textus qui eodem spectant, ut Dei infinitum hujus peccati odium oftendant. Quoniam autem Deus qui totus Bonitas est, nihil odit nisi quà malum, facile sequitur, illud esse fumme malum quicquid ille fummo odio habet.

Periculum. Nos pertrahit

5. Secundo, Superbia non est tantùm res summè mala sed & periculosissima; primò quòd nos in pluin alia pecca- rima alia peccata pertrahit, deinde quòd pœnis exponit. Primò in peccata nos pertrahit, in quo hujus &

humilitatis repugnantia cernitur; ut enim hæc est virtutum omnium radix, ita illa est vitiorum. Qui enim superbus est, seipsum sibi Deum constituit, ideoque nullis se legibus nisi quas ipse tulit, subjicit. Improbi, inquit Pfalmista, in elatione vultus sui Deum non inquirunt, Pfal. 10. 4. Ubi vides ex superbià nasci Numinis contemptum. Et quum hucusque perventum est, ita animo comparatus est superbus, ut nulla non audeat scelera: Possim exempla proferre in plurimis peccatis particularibus, quæ è fuperbia nascuntur, quatenus primò ira, quam vir fapiens superbiæ effectum censet, Prov. 21. 24. eámque superbam iram appellat; secundo dissidia & contentio, quas ille iterum superbiæ sobolem censet, Pro. 13. 10. merâ superbia vir edit jurgium. Et utraque sanè sunt superbiæ germana proles: qui enim arroganter de seipso sentit, multum obsequii & obfervantize ab aliis exigit, ideoque aftuat animo & in jurgia prorumpit quoties hæc omitti ab aliis arbitratur. Infinitum pæne esset fructus omnes amaræ hujus radicis commemorare, unum folummodo adiciam, nimirum quòd superbia nos non tantum plurimis

rimis peccatis reddit obnoxios, sed & ipsa peccata reddit immedicabilia, eò quòd remediorum efficacise obstat.

6. Hæc remedia aut à Deo, aut ab homine adhibentur : fi à Deo, necesse est ut aut lenitatis & clemen- mediorum. tiæ, aut severitatis & supplicii me-

thodum sequatur. Sin autem Deus superbum ad pœnitentiam perducere lenitate conetur, hic à mente divina & scopo prorsus aberrans, beneficia omnia quibus eum Deus dignatur, virtutis suæ præmia interpretatur, quo animo quamdiu perstat, non est cur fibi pœnitentia opus esse putet: Sin è contrà Deus cum eo acerbiùs agat, calamitatibus & suppliciis inflictis, hac in elato animo nil nifi murmura & odium Dei pariunt, quasi ei injuriam inferret puniendo. Si spectes remedia ab homine adhibenda. hæc aut in castigando aut hortando consistunt. ac verifimile non est, quòd plùs hominis quàm Dei castigationes effecturæ sint. Qui enim Deum ideò iniquum censuit, quòd se castigationibus exercuit. faciliùs hoc idem censeat de homine. Nec plùs proderunt exhortationis, superbus enim monita omnia amore licèt & lenitate attemperata tanguam in contemptum sui adhibita rejicit. Ideoque tantum abest ut culpam aut fateatur aut corrigat, quòd monenti convicia facit tanquam curioso & ad reprehensionem proniori. Et propter illud amicitiæ præclariffimum maximéque æstimandum officium hunc inter inimicos numerat; quisquis autem remediis omnibus pertinaciter adeò obsistit, in extremo discrimine versari censendus est.

7. At præter hoc in peccatum incidendi periculum, dixi, aliud supplicii nimirum periculum à tuperbia nobis impendere; ad cujus confir-

Supplicies prodit.

mationem

motionem multis non opus est, si Deum ex professo superbi inimicum, eum odiffe, eique obsistere, quod liquet ex textu suprà citato, consideremus. Ideoque dubitari non potest quin pœnas ille luiturus sit, cui tam potens le opponit inimicus. At præter hanc generalem hoc concludendi rationem; non abs re erit textus aliquot citare, qui difertis verbis poenas buic peccato interminantur, ut Pro. 16. 18. Ante confractionem superbia, & ante lapsum alti sum fpiritus: Prov. 16. 5. Abominationi est Jehova omnis alens animo, conjunctis operis non consequitur impumitatem. Decretum ut videtur immutabile eft. irriti funt conatus omnes superbum tutandi, non enim confequetur impunitatem, quod observatu dignum est in historia Nebuchadnezzaris, Dan. 4. Qui quanquam regum mundi maximus effet, ob tuperbiam ramen ab hominum cœtu expulsus, inter pecudes diverfari & pasci coactus est. Occurrunt ubique exempla, atrocissimarum pœnarum buic peccaro, eriam in hac vità, inflictarum. At fi nulle hic infligerentur, pænas se evasisse nè existimet superbus, cum acerbiffimas fit Deo daturus in mundo futuro. Si enim Deus Angelis non pepercit, sed in inferos detrusit, nemo sibi impunitatem ausit polliceri.

8. Superest tertiò, ut peccati hujus stultitiam evincam, quod quò meliùs possum, opus erit ea considerare de quibus homines solent glo-

riari, quæ trium generum funt, aut quæ appellamus bona naturæ, bona fortunæ, aut bona grariæ.

Rona Natu-

9. Per bona naturæ, intelligo formam, vires, ingenium & id genus; de his animo efferri, extrema fultitiz est. Primo enim ad errorem

proclives, neimetiples formolos & acutos æltimamus cum nil tale fimus; at major stultitia non datur quam de iis que non possidemus superbire. Quod in alio perspicuè satis unusquisque cernit. quamquam in seipso nil tale suspicetur, ideoque propriam stultitiam non discernit. Nihil igitur contemptu dignius quam superbus, idémque insipiens, nemo tamen est qui magnam opinionem de sui ingenii acumine imbibit qui non errori bujus obnoxius est; proprio enim de nobismeripsis judicio minime credendum. At secundo, dato à veritate opinionem nostram longe non abesse, quid est in his natura dotibus quod justam superbiæ causam præbeat, cum earum nulla fit quam in creatura aliqua perfectioni gradu non licet reperire? Quanto superat albedo Lilii & rubor Rofæ, pulcherrimi oris albedinem & ruborem? Quanta est creaturarum multitudo quæ hominem robore & velocitate longè superant? Suntque plura animalia quæ quantum sua refert plerisque nostri fapientiùs agunt, quorum ideò exempla fæpiùs in Scripturis nobis proponuntur: Ab omni igitur ratione alienum est, animo iis de rebus quæ nobis cum bestiis & plantis communia sunt, efferri. At tertió, si harum rerum præstantia nostræ de iis opinioni par effet, caduca tamen funt & infinitis penè modis aut minuuntur aut corrumpuntur: præclarissimum ingenium phrenesis corrumpet; formam floridifimam, vires firmissimas imminuet morbus, aut saltem senectus: / de his igitur superbire tam fragilibus bonis, summæ stultitiæ est; at qualescunque tandem sint hæ dotes, has nobismet ipsis non debemus, nemo jure potest credere se aliquid contulisse ad ingenium aut formam, naturæ dona, fibi comparandum, ideóque nec de ils gloriari decet.

10. Nec minor est stultitia de bo-Bona fortuna: nis fortunæ, per quæ opes & honores intelligo, superbire; certifimum enim est nihil hinc veræ excellentie possessoribus accedere: ornatûs aliquid & externæ pompæ hæc licet conferant, at nullam hæc in homine mutationem efficiunt. Afinum licet auri farcina oneres, & folendidis ornes phaleris, nihilo tamen nobiliorem bestiam efficies. Secundo, harum rerum incerta est postessio, inopinantibus nobis sapiùs evanescunt; qui hodie dives est, cras fieri potest pauper, eoque tunc minus commiseratione dignus erit, quò magis de opibus suis elatus erat. Tertiò, Dispensatorum tantum jure hac possidemus, ut in Domini nostri usum expendamus; ideóque de rationibus reddendis potius follicitos, quam de acceptis superbos esse oporteret. Hæc denique perinde ac priora nobifmet ipfis non debentur; fi juste acquiruntur, benedictioni divinæ quæ sola ditat, debentur, Prov. 10. 22. fin injuste, non est cur de male partis gloriemur. Ex his omnibus abunde patet superbiæ hujus, quæ secundam velut speciem constituit, stultitia. 11. Tertio fuperbia ex bonis

Bona gratia. Gratia, i. e. virtute aliqua qua quis praeditus est, nascitus: hic negare non audeo, quin res sint maximi pretii & mundo universo praeponenda, at nihilominus de his esterri multò major est insania quam de reliquis; nec ideò tantum quòd hac bona nobismer ipsis non debentur, cum gratia prae reliquis omnibus immediate donum Dei sit in nobis operantis, sed ideò praesertim quia superbià de gratia concepta gratia certissime amittitur; Deus qui gratiam in humiles confert, hane superbis auferet. Si enim, ut videre est in Parabola.

Matth. 25. 28. Talentum ei qui in fœnus non lo-

cavit ablatum est, desperandum est ut illi possiden-

dum relinquatur, qui tam male collocavit; qui tantum abelt ut negotiaretur pro domino, quod negotiatus est pro Diabolo. Et ut gratiam quoad futurum amittet, fic etiam præmium ejus quoad præteritum. Quotcunque enim bona opera aliquis fecit, si de his superbiat; superbia imputabitur ei in condemnationem, at bona opera nunquam commemorabuntur ad remunerationem. Unde evincitur miserrimum esse stultitiæ genus de gratia superbire; puerorum hoc est stultitiam imitari, qui ea quibus intentius oblectantur dilacerant : imò noftra superatur corum stultitia; nec enim nos folum rem (cujus precium capere non possumus) amittimus, sed etiam amissionis aternas poenas daturi sumus, nihil enim est de quo tam rigide ratio exigetur, quam de gratiæ abufu in mundo futuro, Et fanè major abusus este nequit quam ut in finem ei cui destinata fuit adeò repugnantem perverteretur: datur enim ut nos humiles efficeret non superbos, ut Deum laudibus extolleremus non nofmetipfos.

dicta funt, patet ut opinor necessariò fugiendum esse: in quem sinem media.

utile erit ea quæ de hoc jamjam dicta sunt expendere, seque tam serio ut non levem aliquam brevémque displicentiam, sed perfectum idémque ab omni reconciliatione abhorrens odium imprimat. Secundò, Cordi tuo invigilare oporter, nequa hujus initia soveat, nè sinas hoc proprii meriti imagine pasci, sed nascentes hujusmodi cogitationes errorum aut peccatorum abcujus commemoratione supprimere oportebit; se siè hoc superbie initium in humilitatis occasionem commutabis. Tertiò nè te his, quos te aut studiores aut deteriores opinaris, conseras, utilide Pharisei instar, Luc. 16.

module of the sea and droug

dibus efferendi. Si comparationem inire velis, fac ineas cum sapientibus & piis: senties te ab eorum. perfectione tantum deficere, quod hoc plurimum conferet ad opinionem tuam de te retundendam. Denique precibus enixè petas, ut hujus peccati gradus minimos extirpare Deus dignaretur, téque in. numerum & naturam pauperum fpiritu, Matth. 5. 3. quibus cœli beatitudo promittitur, transcribere.

Vana gloria peccatum.

13. Alterum vitium humilitati. oppositum dixi esse vanam gloriam, quæ nihil aliud eft quam vehemens. laudis hominum fitis. Ac primò hoc

esse peccatum non opus est alio argumento quam verbis Servatoris evincere, Johan. 5. 44. Quomodo vos potestis credere quum gloriam alii ab aliis captetis? unde liquet, non tantum esse peccatum, sed & eam vim habere, quod homines reddat ad credendum ineptos, quod sanè perinde est, ac Christum cordis hospitio arcere & excludere.

Periculum.

Unde etiam secundò peccati periculum patet. Si enim is peccati hujus effectus fit quod Christum cordibus nostris excludat, certum est multum hinc periculi nobis impendere, quoniam falus omnis & spes unica iram venturam fugiendi, in boc reponitur, ut Christus cordibus nostris excipiatur. Nec sola Textûs hujus authoritate nitor, experientia docet, gnod ubicunque peccatum hoc invaluit, ibi periculum esse nè in reliqua omnia homines se præcipitent. Quisquis enim tanti facit laudes hominum ut nullo modo iis carere potest, quandocunque scelera atrocissima obtinent, & plurimi fiunt, hæc admittere non dubitabit potius quain opprobrium ferre tanquam morosum & fingularitati studentem. Plurimæ funt ut metuo conscientiæ quæ huic veritati testimonium perhibe-

14. Re-

re possunt, ideog; pluribus opus non est ad proban-

dum hujus peccati periculum.

14. Restat tertio, ut ostendam hujus peccati stultitiam, que apparebit

Stultitia.

primo confiderando quid illud est quod venamur; nihil aliud quam aer, flatus, halitus oris, qui nihil veræ utilitatis secum affert. Ex eo enim quod homines me sapientem & bonum prædicant, nihilo sapientior aut melior efficior. Præterea si laudor, necesse est ut hoc aut me præsente aut absente fiat : Si præsente, adulatio plerumque est, quæ nihil aliud est quam me ludibrio habere, quo oblectari fummæ stultitiæ est : Si absente, nulla nascitur ex re ignota voluptas, ideóque extremæ est dementiæ rem prorfus inutilem fectari. Secundo. non tantum inutile sed & molestia & labore plenum est hoc peccatum: quisquis enim tam avide laudem venatur, sui juris non est, sed omnes oportet actiones in hunc finem dirigat, nec quod ratio fua & conscientia (imò forsan utilitas sæcularis) suadet, agendum est, sed id, unde sibi laudes hominum conciliet: unde unicuique mancipatur, cui ad laudem lingua suppetit. Inest & aliquid majoris adhuc molestiæ, nimirum cum talis finem suum non consequitur, cum laude excidit. & forfan in opprobrium huic contrarium incurrit, (quod nemini fæpiùs quàm vanæ gloriæ cupido contingit, cum nihil fit quod hominem contemptui magis exponat) quâ tunc molestia, qua inquietudine mentisque cruciatibus agitatur? Viva hejus rei imago est Achitophel, 2 Sam. 17. 23. qui tam moleste tulit contemni ab Absolomo confilium suum, quod requiem sibi laqueo quæsivit. Hæc quæ peccatum comitatur molestia, magnæ sanè peccati hujus stultitiæ argumentum est; nec molestum tantum est hoc peccatum, sed & valdè noxium. Si enim gloria captetur de bono aliquo aut Christiano opere, hoc nos operis fructu privat. Qui precatur aut stipem erogat ut ab hominibus 1 2 spectetur,

spectetur, Matth. 6. 2. hoc tantum mercedis reportabit, Amen dico vobis retulerunt mercedem suam; nihil his à Deo sperare licet, præterquam portionem Hypocritarum, qui diligunt laudem bominum plusquam laudem Dei. Miri sanè stuporis est hujusmodi permutatione gaudere. Hoc est Canem agere in Fabula, qui conspectam in aqua cibi, quem ore tenebat, imaginem dum captaret, cibum ipfum dimisit. Hujusmodi canes, animalia ratione expertia, & nos sumus, cam coelorum æterna præmia dimittimus. ut inanes hominum laudes captemus; nec tantum gaudiis æternis excidimus, sed in contrarium prorsus, æternos nimirum cruciatus incidimus. Si autem gloria de actione non per se proba, sed tantum adiaphora quæratur, hic etiam noxium est admodum peccatum; vanæ enim gloriæ cupido quacunque licèt in re sita, peccatum est &, quod malorum omnium maximum est, eternæ nostræ saluti noxium. Notatu quoque dignum est, quòd nullum aliud peccatum tanto fibimetipfi obstaculo fit, aditúmque fibi tam infeliciter præcludat ad rem illam quam sectatur: paucissimi enim sunt qui laudes aucupantur, qui non pro vanis detecti habentur: quod opera alioquin laude digna obscurare, & dedecus homini non famam conciliare folet, meritò igitur hoc peccatum stultitiæ licet arguere quæ res suas tam male administrat.

Vana gloria remedia.

15. Vidistis quam misera res sit vanæ gloriæ cupido, ídque ob varias rationes, quarum attenta consideratio non parum conferet ad hoc vitium

fen-

expugnandum. Cui accedat diligens tui-ipfius obfervatio, diligenter attende num laudis humanæ in opere aliquo christiano aut per se indifferenti cupidine commotus es, attende num fervidiori hujus quam par est cupidine æstuas, & si te sic affectum

## Dies Dom. VI. De Vana Gloria. 117

fenferis, contra hoc affiduò vigilato, & si quam cupidinis hujus scintillulam subnascentem senties, supprimas & extinguas oportet, nec permittas ut actiones tuæ ad laudem dirigantur. In rebus Religionem spectantibus officii tui sensu te duci par est; in rebus omnibus indifferentibus, ad communent vitæ usum spectantibus, rationis ductum sequere; & quanquam his in rebus ad opinionem hominum eò usque attendere permittitur ut publicæ honestatis regulas observes, nè tamen laudem ex his rebus profectum dignam censeas quæ studiosè conquiratur. Secundò, alium tibi actionum scopum, nimirum ut Deo placeas, præfigas; hoc tibi rem aliquam aggressuro imprimis quæratur, an Deus hoc approbet? & tunc non vacabit tibi confiderare, quantum hinc laudis apud homines consequeris; & fanè perpendenti quantò pluris momenti sit Deo placere, qui nos æternis præmiis valet remunerare, quam homini, cujus nobis prorsus inutilis est applausus, rationi consentaneum videbitur ut priori tantum studeat homo. Tertio, si quando laudaris, nimio inde gaudio nè exultes, nec quid melius de te sentias, sed propter virtutem laudatus, memento. Deum hanc in te effecisse, eique in solidum laudem deferas, nec tibi partem ejus ullam arrogato: Sin propter actionem aliquam indifferentem, memento hanc non posse laudem mereri, cum nihil in se virtutis habeat: Sin propter malam actionem (quod apud homines plerumque ufu venit, ut pessima actiones maxime laudentur) tremorem tibi incutere, non te gaudio perfundere, laus ista debet, tunc enim væ istud Salvatoris nostri tibi denuntiatur, Lu. 6. 26. Va vobis quum bene de vobis dixerint omnes homines, nam itidem faciebant pseudoprophetis patres eorum. Nec manifestius ullum est obdurati cordis indicium, quam cum scelera sua sibi haudi I 3 ducunt

0

n

-

0

n

n

IS

n

ducunt homines. Ultimò fuppetias ferant tibi preces tuæ contra corruptionem hanc decertanti.

16. Secunda virtus Mansuetudo Mansuetudo. eft, i. e. tranquiffitas & quies animi. iræ, furori, & æstui contraria. Cujus virtutis exercitatio aut Deum respiciet aut proximum. De ea quæ Deum respicit jamdudum dictum est, cum de humilitate sermo erat; de ea quæ proximum respicit infrà dicturus sum, hic tantum edocebo cur inter officia inter nosmetipsos mansuetudinem recenseam; hoc oritur ex magno quod inde percipimus commodo, quod negligere aut contemnere innatus nobis nostri ipsorum amor vetat. Quòd autem hæc magnum afferat commodum. ex hoc uno fatis liquet, quod mansuetudini Christus benedictionem promisit, Matt. 5. 5. Beati qui sunt mites: Nec hoc tantum in mundo futuro. 1ed etiam in præsenti, quoniam ipst terram hareditario jure obtinebunt. Revera nemo rebus mundanis verè fruitur nisi mansuetus, iracundi enim & impatientes ægris quam fimillimi funt, qui ut vulgo dicitur rebus prosperis maximéque ad voluntatem fluentibus frui nequeunt. Sint licet omnia foras serenissima, hi intùs intra pectora sua tempestates cient. Et quisquis sanè vel in se vel in aliis iracundiæ molestiam & inquietudinem perpendit, nequit mansuetudinem non cenfere rem jucundiffimam.

17. Præterea ek etiam res honestissima, hæc enim est qua Christum reserimus, Discite à me, inquit, quod mitis sim & humilis corde, Matth. 11.29. Hæc etiam illud est quo nos vincimus & rebelles passiones coercemus, quæ victoriarum omnium honestissima & præclarissima est. Ultimò hoc est quoad mores humanos formamur & instituimur, quum ira feritatem & agrestem immanitatem ferarum nobis conciliet. Unde est quòd mansuetum omnes & æsti-

mant

mant & diligunt, iracundum verò & oderunt & detestantur, unoquoque virum irâ percitum tanquam

belluam furiofam fugiente.

18. Præterea mansuetudo est sobrietas mentis, ira est planè insania: hominem enim extra se rapit, & ea agere impellit à quibus quum iræ impetus paululum resedit, prorsus abhorret. Quot sunt qui id irati secerunt, cujus eos postea per totam vitam poenituit? Ideoque quantum equidem homo honore præstat bestiæ, aut vir sobrius insano, tantum virtus laze mansuetudo honore præstat vitio sibi opposito

iracundiæ.

0

i,

1-

It

n

a

-

19. Mansuetudo iterum quamvis vitæ conditionem mitiorem reddit & faciliorem toleratu. Qui æquo animo calamitatem fert, ejus adeò aciem obtundit, quòd vulnerare nequit; qui autem irascitur & succenset, calamitati aciem ei exacuit magisque fatalem reddit; imò sæpe accidit, quòd ira id nobis acerbum & molestum reddit, quod per se nil tale foret; quod in convicils manifesto videre est, hac ex seipsis nos lædere nequeunt, nec enim corpori nocent, nec rem familiarem minuunt, hoc tantum mali nobis inferre possunt, iram in nobis excitare, quæ plurima fecum mala affert: qui autem hæc aquo animo fert, nihil hinc damni, imò multum lucri percipit, Deo patientiam suam remunerante. Plurima huc possunt congeri in laudem hujus virtutis ex præsenti utilitate quæsita, sed hæc puto sufficere ad conciliandum huic virtuti nostram existimationem. Tota difficultas in hoc fita est, ut homines ad virtutem hanc colendam adducantur: hic nescio quas naturalis temperamenti aversiones & id genus objiciunt. At nemo sanè est natura adeò iracundus, quin si operam strenuè det, sieri posse censebit ut ira sua saltem intra modum cohibeatur. At diligens fit oportet in mediis huic fini inservientibus adadhibendis; plurima hæc funt, quorum pauca adnotabo.

Suctudinis.

20. Primò, Mansuerudinis pul-Media obti-nenda man- deformitate & incommodis penitus animo imprimantur. Secundo, ob oculos ponatur exemplum Christi

qui convicia imò cruciatus immotà patientia pertulit, qui ductus est ut ovis ad mactationem, Ifa. 53. 7. Qui conviciis affectus non vicissim conviciabatur, cum malis afficeretur non minabatur, 1 Pet. 2. 23. At si ille Dominus gloriæ injurias à creaturis suis illatas tam æquo animo tulit, qua fronte audemus nos de injuriis illatis conqueri? Tertiò, Invigilato ut prima initia iræ præcludas, & in hunc finem internam iracundiam & mentis excandescentiam, quæ per se peccatum est, quanquam ulterius non progrediatur, quæque si foveatur in apertos iræ effectus certo prorumpit, extinguas. Ideoque cum primum iræ motus intra te senseris, ad hos compescendos non minus festinato, quam ad incendium domus tuæ restinguendum, at saltem his fomitem nè subministres, cogitationibus quæ his augendis inserviunt indulgendo. Et eo præcipuè tempore vigili custodia linguam coerceto, nè in verba iracunda prorumpat; halitus enim iste ignem ventilabit cum in teiplo, tum in adversario tuo: Quanquam igitur cor intus æltuat, flammam comprime nec foras erumpere permittito; quò autem vehementior ten-tatio inflat, eò ardentiùs divinum auxilium quo eam superes, implora. Quartò, sæpiùs tecum repetas quantas tua scelera poenas meruerunt, & tunc five à Deo sive ab homine calamitates inflicte fint, eas facile agnesses meritis tuis minores, ideoque impatientiæ tuæ te pudebit.

## Dies Dom. VI. De Consideratione. 121

21. Tertia virtus est consideratio, quam, gravissimis de causis, animabus nostris debemus, si enim hæc de-

fit, animas nostras ut solent temerarii & inconsiderati, mille periculis objicimus; consideratio autem

duplex est vel statûs nostri, vel actionum. Per statum intelligo condi-

tionem animarum quatenus ad De-

um relatarum, an nos jure concludamus apud eum in gratia esse. Hæc nostra plurimum refert considerare & examinare, idque non ex regulis mitioribus illis quas sibi solent homines singere, veluti an credunt Christum pro suis peccatis mortuum esse; se esse en numero electorum, & certo, salvatos iri? Si hæc & alia id genus, totum id esset quod à nobis exigeretur ad conciliandam nobis Dei gratiam, nemo hâc excluderetur nisi plane melancholicus; natura enim nobis insitum est optima plerumque de nobis ipsis sperare; Regulæ autem quas Deus nobis in verbo præscripsit, eæ sunt ad quas

vita nostra novissimo die exigetur; Regula ex qua ad has igitur tantùm se revocet, qui statum nocupit examen hodie tutò instituere; strum probare

quarum omnium compendium hoc decet.

aliquo peccato perfistit, nec in gratia apud Deum est, nec si eo in statu moriatur, misericordiamab

eo sperare potest.

22. Ex hac regula statum nostrum explorare valde necessarium est. Cùm enim vita nihil aliud sit quàm halitus oris, nec nobis constat annon proximo momento eripiatur, multum refert scire, an ad alterum mundum migraturi paráti instructique simus; ut oleum in occursum sponsi necessarium, Mat. 5. 28. si jam desit, mature comparemus, ne co carentes, conspectu suo in æternum excludamur.

Inconsiderationis periculum.

Considerationis hujusinodi neglectus multas animas perdidit. Hinc enim aliquorum vitam fuam aut prorfus ad nullam aut ad aliam quam exposui regulam, revocantium, externis scilicet & levibus quibusdam officiis aut otiosa & inefficaci fide innitentium temeraria de statu suo præfumptio: hic etiam misera & stupida aliorum status sui examen neutiquam instituentium sed eundem cum vicinis suis rerum exitum sperantium, nec ulterius de se sollicitarum, in mala perseverantia. Ex hac autem milera rerum incuria non minus certa rebus spiritualibus pernicies quam ex éadem temporalibus impendit. In his tamen diligentes fatis & providos nos exhibemus, fatis gnari mendicos tandem fieri necesse esse, quotquot rei familiaris rationes neutiquam ineunt, perinde habentes an dilapidetur an recte administretur; & tamen in rebus spiritualibus, quæ longe majoris momenti sunt, ni-

dos effe. Actiones.

Antequam agamus.

23. Secunda res quæ fub confideratione cadit, funt Actiones noftra, idque vel antequam vel postquam aginius. Primò, deliberandum est antequam agimus, nec temerè & inconfultè aliquid agendum, sed pri-

mò conscientias nostras consulere oportet, an hoc licitè fieri potest: quisquis enim propensioni suæ morem gerit, ejusque per omnia impulsui paret, in infinita peccata incidet. Ideo seriò delibera, & rem licere pro comperto habeto, priusquam eam aggrederis. Hæc deliberatio in rebus mundanis tam necessaria sapientiæ pars censetur, quòd nemo hac neglecta fapiens habetur; temerarium enim & inconfultum proxime ad stultum accedere arbitramur; & tamen

hil pudet plerosque negligentes prorsus & improvi-

tamen certum est nullibi majori circumspectione opus esse quam in rebus animas nostras spectantibus. idque non tantum ob earum cum rebus aliis collatarum præstantiam, sed etiam ob impendentia undique iis pericula, ut fusius in aditu ad hunc tractarum oftenfum eft.

24. Secundò, facta nostra postquam fiunt confiderare & probare decet, num talia funt quæ lex Chri-

Postquam agimus.

fti approbat; hoc admodum neceffarium est, five bona five mala fint; fi bona, eorum recordatio bonæ conscientiæ gaudium parit, quò gaudio ad perseverantiam in bono animamur. Imò gratitudinem etiam erga Deum, cujus ope adjuti hæc fecimus, excitat: fin mala, tunc potissimum necessarium est, ut ad hoc examen revocentur, quùm alioquin ut à nobis corrigantur, emendentur impossibile est; nisi enim in quo delinquitur animadvertimus, nunquam emendatione opus esse censebimus, sed à scelere alio ad aliud semper progrediemur, qua majori execrationi subjici nemo potest.

25. Quo sæpiùs igitur deliberationem hanc adhibemus, eò meli- Considerationis ùs; eò enim difficiliùs nos scelerum frequentia.

nostrorum ullum latebit. Optandum igitur esset ut quisque qualibet nocte facta diei ad hunc modum exploraret; quo peccatum ipfis in initiis reprimat, nec patiatur in habitum & consuetudinem adolescere, nec non ut maturiùs veniam à Deo petat, quam quo citiùs quis petit, eo facilius impetret. Hanc enim petendi procrastinatio, magna criminis aggravatio est. Et sanè quisquis ullam vitæ suæ rationem exigere aliquando statuit, hanc methodum esse faciliorem comperiet: Multo enim facilius est paulatim dumque recens return

memoria est, examen hoc inire, qu'am in tempus remotius deserre. Si etiam hoc animadvertimus, quodvis peccatum voluntarium particulari pœnitentià expiandum este, priusqu'am ejus remissio possiti impetrari, videretur neminem posse sine tremore se tomno tradere, nisi ejusmodi actà prius pœnitentià: unde enim certò constabit, eum qui lecto decumbit, unquam exsurrecturum este quo supposito, qu'am periculosa est conditio issius hominis, qui de peccato aliquo deliberato pœnitentia nondum acta dormit? Hæc omnia si qua par est animi attentione expendis, considerationis necessitatem facile cernes, & ad eam excolendam ejusque partes singulas senties te juvante Deo excitari & impelli.

## Dies Dominicus VII.

De Avlagnou, seu de Animo sua sorte contento, ejusque oppositis; Murmuratione, Ambitione, Avaritia, Invidia: Media acquirendi avsapuenar; de Officiis ad corpora spectantibus; de Castitate, & c. ejus obtinendi mediis; de Temperantia.

\*Avldfune.

Sect. I. Uarta Virtus est Auldentea, quod officium proculdubio nobis debemus; cùm abs-

que hac ut fœlices simus sieri nequit. Hæc Auderna est animi complacentia & acquiescentia in ea sorte quamcunque nobis Deus tribuit, fortune sine non ob-

15

i

0

0

non

obmurmurantis nec intabescentis, sed Divinam rerum dispensationem æquè & alacriter ferentis. Quanta & quam jucunda virtus hæc sit patet ex hujus & multorum magnorum & molestissimorum vitiorum repugnantia: cum hæc itaque radicem egit in corde, non unum aliquod tantummodò vitium. fed vitiorum legionem inde expellit.

2. Primo obmurmurationi in genere opponitur, quæ vitium est Obmurmurati-Deo maxime invilum, ut constat oni contraria.

ex atrocibus illis pœnis quibus ob, hanc Deus Ifraelitas in deserto exercuit, ut videre est variis in locis, in libris Exo. & Num. inscriptis. Et sanè molesta hæc est atque etiam gravis homini ipfi: fi enim, ut Pfalmifta afferit, res lata fit & jucunda gratias agere, possumus regula contrariorum inferre rem triftem & molestam esse obmurmurare. Cui veritati uniuscujusque conscientia testimonium ut opinor perhibebit.

3. Secundo, Ambitioni opponitur : Ambitiofus præsentem sortem Ambitioni.

femper ægrè fert, unde est quod tam avide appetit splendidiorem; qui autem sua sorte contentus est, in tranquillo vivit, tentationis hujus procellis non expositus. Amb tio autem non tantum per se ingens peccatum est, sed ad alia multa perpetranda nos extimulat. Nihil est adeò nefandum à quo vir potentiæ cupiditate æstuans abhorrebit: Mendacia, Perjuria, Homicidia, conscientia sua non reformidat, modò ad rem suam faciant. Husus autem moleltia peccati magnitudini respondet, quod nullus dubitat qui fatis expendit quot timorum, fuspicionum, curarum, anxietatum turmæ, ambitionis vestigia in progressu suo premunt; ut & quantis & quam publicis ruinis plerumque tandem opprimatur. Hæc si rite ponderantur, aulagnesar hanc

non tantum virtutem sed & fælicitatem esse cense-

4. Tertio, opponitur avaritia, Avaritia. quod testatur Apostolus, Heb. 13. 5. Sint mores vestri alieni ab avaritia: estote contenti prasentibus. Ubi vides aviagaman Avaritia opponi. Onod satis sine alio argumento

Avaritiæ opponi. Quod satis sine also argumento communis hominum experientia evincit: Videmus enim avarum nihil sibi satis ducere, ideoque contentum esse non posse: Nemo enim contentus esse dicatur, qui aliud adhuc quod nondum possidet appetit. Ut autem quam præstans & necessaria virtus bæc sit, quæ nos ab avaritia purgat, sciamus, operæ pretium erit, illius peccati naturam paululum expendere.

Avaritia repugnat officio nostro erga Deum. 5. Ingens esse peccatum avaritiam non dubitandum est, cùm ipsa bonæ vitæ fundamenta diruat: intelligo tria illa magna officia, erga Deum, nosmetipsos, & proximos. Primò adeò officio nostro erga De-

um repugnat, quòd Christus ipse monet, Ln. 16.

13. Non posse nos Deo & Mammona servire: Qui cor suum divitiis mancipavit, illud à servitio Dei subducat necesse est, quod quotidie in vità avari contingere cernamus, adeò divitiis comparandis intentus est, quòd nec tempus ei nec animus suppetit ad cultum Dei: contractus quastuosi aut lucri faciendi euicunque occasioni oblata ut vacet, preces & catera omnia Religionis ossicia deseret, imò ad atrocissimum scelus admittendum, si quid inde lucri faciat aut sumptum levet, divitiarum cupido avarum impellet.

6. Secundò, Avaritia opponitur isti officio quod nobismetipsis debemus, idque vel animarum vel corporum respectu. Avarusanimam suam contemnit, & vili pretio æterno

Officio quod nobifmetipfis debemus repugnat:

eam exitio addicit: hoc enim unufquisque facit, qui illicitis mediis sibi divitias quærit; imò quanquam illicitis mediis opes non paret, si tamen anima sua cupidine nummorum accensa sit, is avarus ille est, de quo Apostolus hanc fert sententiam, quod non ingredietur in Regnum Dei. 1 Cor. 6. 10. Nec anime tantùm suæ, sed corpori iniquus est; huic enim necessaria vitæ subsidia denegat, cum tamen ad hos usus ei collatæ sint divitiæ; hoc divitibus avaris adeò constanter usu venit quòd probatione non indigeat.

7. Tertiò, Avaritia pugnat cum officio quod Proximo debetur, juftitiæ fimul ac Charitati inimica.

Et Officio quod

8. Quar-

Qui pecuniæ congerendæ avidè nimis studet, is nulla quemcunque fraudandi, fallendi religione tangitur, hinc tot fraudis & doli artes. Quod ad charitatem attinet, expectandum non est, ut hoc officium colat avarus, qui egenum fratrem mallet fame enecari quam nummorum acervum fibi minui. Videtis quam grave hoc fit peccatum, ut meritò cum Apostolo pronunciemus, 1 Tim. 6. 10. Amor pecunia radix omnium malorum est. Nec multò minor peccati hujus molestia quam atrocitas: vix enim unam horam à cura comparandi & metu amittendi divitias vacuam & tranquillam agit avarus. Plurimum igitur uniuscujusque interest qui fœlicitatem suam aut in hoc mundo aut altero charam habeat, ut ab hoc se peccato tueatur; quod facere nequit misi virtutem hanc av aprener animo suo penitus inferat.

Auldenna opponitur Invidie. 8. Quartò virtus hæc Invidiæ opponitur: Non est enim cur alterius fortunæ invideat sua contentus. Quantum à Christiani officio aliena

est invidia, infrà demonstrabitur; hic nihil aliud monere opus est, quàm quòd gravis, & molesta sit: Cor simul ac invasti corrodit, & exedit: quò autem gravius hoc peccatum est, eò præstantior virtus est, quæ nos emancipat. Satis ut opinor dixi ad virtutis hujus pulchritudinem & utilitatem ostendendam. Nec equidem virtutem hanc sibi comparare impossibile erit pauca hæc præcepta observanti.

'Aulașxilas comparanda media.  Primò confidera quæcunque nostra sit conditio, hanc esse sortem quam Deus nobis tribuit, ideoque hanc nobis maximè expedire; cum Deus nobis sapientius consulere

quam nos nobismetipsis valeat; de hac igitur conqueri, esset per consequens dicere nos esse Deo sapientiores. Secundo, ferio expende rerum omnium mundanarum vanitatem, quantulum est in illis veri boni dum possidentur; quam incerta earum posfessio; & potissimum quam parum tibi proderunt in die mortis & judicii; & facile agnosces non esse amore nostro & ambitione dignas, nec tanti esle ut iis destituti animo angamur. Tertiò, ea que tibi desunt vaga imaginatione nè sequere. Multis præfentium tædium absentium tantum cogitatio peperit; qui vicinum fuum ea quæ fibi defunt possidentem intuetur, fælicem se fore existimat, si eo rerum statu potiretur; interim propria fortuna uti prorfus negligit, quæ multiplici forsan respectu ea quam adeò admiratur vicini sui multò fœlicior esse potest : Nos enim externam tantum fortunæ alienæ faciem intuemur, & plurimi sunt quibus à vicinis tanquam fœliciffimis invidetur, qui tamén arcano q110-

quodam infortunio cruciati longe aliter de seipsis fentiunt. Nunquam igitur cum iis te conferas quos te fortunatiores & fœliciores censes, sed cum iis potius quos afflictiores nofti; & facile invenies cur forte tua gaudeas. Quarto confidera quantum abest ut bonum aliquod à Deo merearis, & cum Jacob statim agnosces, Gen. 32. 10. indignum esse te minimis beneficiis quibus frueris; nec Deo obmurmurabis quòd non plura, sed munificentiam suam miraberis & laudabis, quòd tot tantáque largitus est. Quintò. gaudia in cœlo tibi reposita sepiùs meditare, illic tibi patria domusque est, hic in mundo tanquam in diversorio peregrinus agis; viatoris igitur instar, qui domas sue commoditates in diversorio neutiquam expectat, itineris molestias æquo animo decoqueas, & sepius memento te adhuc in via esse, properare tamen ad illas beatitudinis sedes, quæ itineris tædia & molestias abunde fint compensaturæ ! denique Deum obsecra à quo bona omnia proveniunt, ut reliquis omnibus suis benedictionibus hanc auldenerar, fine qua catera omnia jejuna funt & infipida, velit adjicere.

to. Quintum officium est diligentia, que ex duabus partibus, vigilantià & industrià constat; quas utrasque animabus postris debemus

que animabus nostris debemus.

11. Primò vigilantiam, que verfatur in periculis animé impendentibus obiervandis; & quoniam nihil
anime periculum creare potest niti

peccatum, hoc præcavere præcipuum vigilantiæ munus est. Et ut obsessa civitate, si qua pars ejus instrmior sit, fortiori hæc custodiå munienda est; hoc
idem hic evenit, sicubi talem esse animi propensionem deprehenderis, ut te facilè in peccatum prodat,
contra hanc præcipuè vigilato. Diligenter itaque

Diligentia.

Vigilantia contra peccatum.

ob-

observato cuanam illa sint peccata in qua natura, amicitiis, & familiaritatibus, aut vita genere impellentibus propendes; & contra hac omnia diligenter vigilato; nec tamen his adeò totum te impende, ut nudum & patentem ex altera te parte relinquas, hoc enim este taditum Satana nimis opportunum prabere; sit vigilantia tua generalis contra omne peccatum, at pracipuè & pra omnibus, contra hac quorum insultus frequentiores fore conficis.

Industria in dustria est, quam etiam animabus nostris augendis.

Ta. Pars altera diligentiæ, industria est, quam etiam animabus nostris debemus, sine hâc enim steriles erunt, ut vinea ignavi,

quam depingit Solomon, Prov. 24. 30. Est enim cultura animæ non secus ac prædii, & sinis idem utrique proponitur, nimirum ut utriusque divitiæ augeantur. Animæ autem divitiæ sunt vel naturales vel supernaturales; per naturales intelligo facultates sus ceu rationem, sagacitatem, memoriam & id genus; per supernaturales intelligo gratias Dei, que non sunt dotes animæ naturales, sed à Deo immendiatè conseruntur; his utrisque augendis studere oportet, quoniam talenta sunt in hunc sinem à Deo nobis concredita.

Dotibus hoc consistit, ut iis in rebus que glorie Nature. divine inserviunt, earum opera adhibea-

rur; non est permittendum ut desidià langueant, nec ut intemperantià & voluptatibus belluinis, quod plerisque evenit, obruantur; sed opera & labori sedulò assuescenda sunt. At sedulò cavendum est nè hanc operam præstent diabolo; quod piurimis everalt, qui ad hoc ingenium exercent, ut Dei majestatem violent, proximum desraudent; & memoriam iis impuritatibus quas nec cogitare

licet, onerent. In iis potissimum exercendæ sunt animæ facultates, quæ Dei gloriæ, proximorum utilitati maxime inferviant, quarumque rationem pulcherrimam reddere poffumus, quum hanc Deus à nobis exiget.

1-

i-

1-

te

)-

-

-

n

-

1

P

14. Pars altera divitiarum animæ, earumque pretiofissimarum, gratia est, cui colendæ & augendæ omni cum diligentia incumbendum est: hoc officium disertis

Gratic donis\_

verbis ab Apostolo jubetur, 2 Pet. 3. 18. Crescite in gratia. Iterumque, 2 Pet. 1. 5. Ad hoc ipsum vero vos omni praterea collato studio, adjicite fidei vestra virtutem, virtuti vero notitiam, &c. Gratia autem cultura præcipue in illius ufu affiduo confistit, hoc est eam ad hæc adhibendo quibus peragendis data est; hæc certa gratiæ augendæ ratio est, non tantum propter facilitatem, quam consuetudo agendi conciliat; sed etiam, quoniam pollicitus est Deus, Mat. 25. 29. Omni enim qui habet, dabitur (hoc est qui gratiam datam fedulo exercet) & is exuberabit. Qui sedulò & fideliter primis gratiæ initiis utitur, ef plus adhue donabitur; & qui hoc plus, pari modo colit & exercet, ei major adhuc gratiæ gradus donabitur. Quod igitur Solomon de divitiis temporalibus pronunciat, de spiritualibus etiam verum est, manus diligentis locupletat.

15. Cùm igitur pios in corde motus excitari fenseris, tempus esse memento Pii motus culturæ spirituali opportunum. Si quem

fovendi.

Conscientiæ remorfum propter peccatum aliquod in quo vivis fentis, hunc tam diu diligenter fove donec in odlum maturescat; hoc iterum, donec in firmissima proposita provehatur; & ab his progredere ad conatus aliquot contra peccatum: hoc si fideliter & sincerè facis, senties divinum adesse auxilium, non tantam pari passu in his te comitans,

fed etiam stimulans & vires suppeditans ut ad altiorem indies gradum promoveas, donec aliqualem
de peccato victoriam obtineas. Nec desint tamen
preces industriæ tuæ: pollicitus enim Deus est, Mar.
7.11. Daturum esse esse spiritum sanctum its qui eum
petierint. Qui igitur eum non petunt, eum expectaae non debent. At eo animi servore petendus est
qui rei petitæ pretio aliquatenus respondeat, cum
igitur gratia divina, si rei vel dignitatem vel usum
apectes, toto hoc mundo pretiosior sit, patet hanc
majori animi contentione quam temporalia quæcunque petendam esse, nisi in spiritum sanctum
contumeliosi videri & esse volumus.

Periculum.

negligentie.

16. Exposità gratiam colendi & augendi methodo, quò vos ad hoc excitem, periculum officii hujus neglectui

impendens vos paucis monere juvat, nec hic ut aliis in rebus amissione tantum proventús istius quem ab industria expectare par est, negligentiam nostram luimus, sed ipsius etiam rei quam possidemus; Nam ab eo qui non habet (hoc est qui gratiam donatam colendo non auxit) etiam quod habet, tolletur ab eo, Manh. 25. 29. Deus gratiami quam negligi cernit, subtrahit, ut ex illa patet parabolà; talentum enim ei ablatum est qui illud in terram defoderat, & nihil inde lucri Domino acquifiverat. Nec atrocius infligi potest alicui supplieium, priusquam ad infernum accedat; imò inferni quadam pralibatio hac est, quum nihil aliud hoc fit quam peccatorem Satanæ tradere, & à conspectu Dei in exilium abigere; in quibus duobus consistit non minima pars poenæ damnatorum. Huc accedit. guod hoc fit hominem extremæ illi miseriæ que impios manet in faculo futuro, addicere. In hoc enim pars posterior sententia in servum illum inutilem lata consistit, Matth, 25.30. Et inutilem fer-

2'1111

wum ejicite in tenebras illas extimas, illic erit fletus, & firidor dentium. Videtis hunc gratiæ neglectum non levibus urgeri periculis; si quo igitur amore, si qua saltem commisseratione animarum nostrarum tangimur, officium hoc Industriæ nè deseramus. De virtutibus ad animas nostras spectantibus jam disserui, ad eas quæ corpora nostra spectant accedam.

17. Quarum prima est Castitas aut
Puritas, quæ meritò in prima acie ofsciorum istorum quæ corporibus nostris debemus collocerur, cùm Apostolus, 1 Cor. 6.
18. vitium huic oppositum præcipuè & directè contra corpus militare asserit. Qui scortatur, in pro-

prium corpus peccat.

18. Hac virtus Castitatis in perfecta abomni genere impuritatum abstinentia consistit, non tantum ab adulterio& Castitas.

fornicatione, sed etiam ab aliis naturæ prorsus repugnantium impuritatum speciebus. sive in nos ipsos committatur, sive cum aliis: Verbo dicam, omnes ejusinodi actus, nisi in legitimis nuptiis, castitati plane repugnant. Nec in his, frænum laxari brutalibus cupiditatibus arbitrandum est, sed intra hos abstinentiæ modos, qui matrimonii sinibus quadrent, coerceant se homines oportet; quæ sines cùm duæ sint, procreatio liberorum, & evitatio fornicationis, nihil agendum est quod harum inium priori obstaculo sit; quoniam autem posterior ad restinguendam libidinem spectat, hominesque ab illicitis ejus essectibus coercendos, huic igitur sini repugnat, nuptias in incitamentum & somitem libidinis convertere.

Impuritas in infimo gradu prohibita. 19. Virtus autem hæc non tantum externis libidinis actibus, sed interioribus ejus gradibus compescendis inservit; oculos coercet juxta illud Salvatoris, Matth. 5. 28: Ego verò

dico vobis, quicunque aspicit mulierem ut eam concapiscat, jam adulteravit eam in corde suo; & manus, quod patet ex eo quod adjecit Christus, Matt. 5. 30. Et si dextera tua manus facit ut tu offendas, exscinde eam. Atque etiam linguas nostras, ne obscæna aut putida verba proferant: Nullus sermo putris ex ore vestro egreditor; Eph. 4. 29. Imò ipsas etiam cogitationes & imaginationes nostras; turpes fædásque cupiditates admittere nefas est, aut ejusmodi rerum imagines animo concipere. Qui igitur ab externo actu abstinet, & harum alicui indulger, hic dat locum suspicioni nè metu aliquo exteriori non conscientià sceleris absterreatur. Si enim conscientia sceleris deterreretur, eadem etiam ab internis his libidinis actibus deterritus abstineret. Præterea qui his frænum laxat, periculum est ne in externos etiam actus incidat; facilius enim est in totum abstinere, quam his indultis adversus illos nos tutari; in hunc finem præcipuè confiderandum est hos inferiores libidinis gradus nos Deo qui corda scrutatur, ideoque nullos nisi corde mundos diligit, invisos reddere.

Impuritais mala.

20. Virtutis hujus, Castitatis scilicet, pulchritudinem non possumus luculentius mala.

vitium oppositum consequentia exponendo. Vitium hoc primò brutale est, cupiditates ejus exdem sunt qua bestia naturales sunt; quantum igitur infra humana natura dignitatem se dejecerunt, qui de hujusmodi vitiis tanquam de peculiati sua excellentia gloriantut? Si enim ex his ex-

last this same is and to I do the

in the a cel-

cellentiam metiamur, caper animal multò excellentius est. Et quidem qui hujusmodi bestialitati se totos dediderunt, parùm sibi reliquum faciunt, quo à bestiis distinguantur, præter hominis siguram; adeò nube intellectum obducit animamque rationalem desormat hoc vitium.

Anime inimica.

Optime igitur juvenem meretricis domum accedentem descripsit Solomon, Pro.

7. 22. Sequitur eam tanquam Bos ad mactationem.

21. Secundo, nec minus corpori quam anime inimica funt hujus vitii effecta. EtCorpori. Testantur plurimi sedi & putridi nec minus graves morbi ex hoc vitio sepissime contracti, quam hoc sit corpori inimicum. Heu quot sunt qui ad hunc modum se demonis martyres prebuerunt! Qui eas, vitio huic dum operam dederunt, poenas sustinuerunt, quarum crudelitatem, tyranni, immanissimi licèt, inventio non exequatre? Qui tanto sibi pretio damnationem coemunt, re tot rantisque difficultatibus parta jure optimo fruentur.

22. Tertio præter fructus hujus peccati naturales, atroces gravelq; Pana à Deo poenæ ei à Deo infliguntur; sic buic inflicte. Deus in Sodomeis & Gomorrhais peccatum hoc inufitato prorfus & inaudito ufquam gentium supplicio, igne scil. & sulphure cœlitus immisso ultus est: Amnoni vità constitit incestus, 2 Sam. 13. Zimri & Cozbi ipfo in actu interempti funt, Num. 25. 8. Nec certus esse potest aliquis eadem se committentem, idem non fatum manere; utcumque enim fecretò committatur, Deum nequit latere, qui sceleris hujus certus ultor est: pænam enim huic Deus disertis verbis intentavit, I Cor. 3.17. Si quis Templum Dei violat, hunc perdet Dens. Hoc impuritatis vitium Sacrilegii quadam species

est, nimirum profanatio corporum istorum, qua sibi Deus in Templa delegit. Iraque mirum non est si tam atrociter vindicetur.

23. Denique peccatum hoc regno Cœ-Calo exlorum nos excludit quò immundo alicui ingredi non licet: nec occurrit uspiam cludit. eorum peccatorum, quæ aditum in Cœ-

los hominibus obstruunt, Catalogus, in quo peculiarem impuritati locum affignatum reperire non licet, ut patet, Gal. 5. 19. & 1 Cor. 5. 9. Si igitur nos ad hunc modum polluimus, efficiemur comites impuris illis spiritibus dæmoni & Angelis suis idonei, idem itaque nos fatum manebit, & libidinis flammæ tandem in flammas ignis inferni commutabuntur. 24. Horum omnium confideratio, vir-

Castitatis tutem Castitatis nobis commendare fine media. dubio sufficiunt, quam ut intemeratam fervemus, fedulò adnitendum est, primò tentationem initiis obliftere, primam libidinis imaginem non fine indignatione abjicere; fi enim colloquio aut confabulationi moram feceris, paulatim invalescenti difficiliùs resistetur; certior igitur, hac tentatione insultum faciente, fuga quam pugna ad victoriam via est. Necessarium hoc est non tantum ut periculum peccatum committendi, fed etiam ut immediatum reatum hujusmodi imaginationes fovendi, quod per se (ut supra dictum est) magnæ Deo abominationi est, ulteriùs licet non progrediantur, evitemus. Secundò, fac otium sedulò fugias, ex hoc enim tanquam folo fibi naturali noxiæ hæ herbæ nascuntur : semper itaque occupatum te teneat honestum aliquod munus, aut saltem innocuum; & eò rariùs se ingerent hujusmodi imaginationes. Tertiò, actus ullos vitæ prioris impuros, cum voluptate animo revolvere, nefas ducito: hoc enim pecpeccatum est de novo committere & à Deo nil aliud centebitur; imò forsan deliberata hujusmodi peccati recordatio majus peccatum audiat quam inconsulta commissio: Hoc enim cor impuritati addictiffimum arguit, & ad actus novos viam sternit. Quartò, hominum levium & lascivientium, qui vel fermonis obscœnitate vel alia aliqua ratione te corrumpant, familiaritate nè utere. Quintò, enixè Deum pete ut Spiritum puritatis tibi largiri velit, adducas ad Christum demonium impurum ut ejiciatur, quod fecit vir ille in Evangelio. Et si prece sola ejici nequit, adde jejunium, saltem victu luxurioso somitem flamme nè præbeas. Remedium ultimum cum cætera frustra adhibita sint, matrimonium est, quod ille tanquam officium suum intueatur oportet, qui vitam alioqui innocentem agere nequit. Hic etiam cautio adhibenda est, ne quod in commodum suum institutum est, si desit moderatio, in peccati occasionem vertatur. At hoc obiter fuprà monui, ideoque nihil hic ampliùs addam, homines tantum oro obtestorque, ut hujus peccati, Impuritatis, periculum & turpitudinem confiderare velint, nec pati ut peccati hujus publica confuetudine odium ejus fibi minuatur, sed horrorem potius incutiat effrænata mundi impudentia, qui tam leve ducit peccatum cui Deus tam dira denunciavit, Heb. 13. Scortatores & adulteros, addam & religuos fanè omnes impuritatum quocunque genere implicatos. Deus damnabit.

25. Virtus secunda que ad corpora spectat Temperantia est, cujus objecta varia sunt, ut primò Cibus, secundò Potus, tertiò Somnus, quartò Animi Relaxationes, quintò Amictus. De his singulatim loquar, & primò de Temperantia in victu. Hæc Temperantia

In edendo. rantia tunc colitur cum in comedendo ad fines istos quos Deus & natura præferipserunt respicimus, qui sunt primò corporum nostrorum sustentatio, se-

cundò, prospera habitudo.

26. Ea est humanæ naturæ constitutio, quòd cibus ad vitam hominum tuendam necessarius est: sames naturalis quidam morbus est, qui funestus evadit nis maturè sublevetur, hujus unicum est remedium cibus, qui deo necessarium vitæ subsidium habendum est. Hic primus est comedendi sinis, & ut medicinam nulli ad voluptatem sed remedium adhibere solent, sic nec cibum debent.

27. Secundo, Deo visum est non tantum quæ ad effe, sed etiam quæ ad Ut valeant. bene effe corporum nostrorum necessaria sunt, munificentia sua suppeditare: nec igitur rigidè obligamur nihil amplius comedere, quam quod ad famen depellendam sufficiet; sed & comedere possumus quicquid aut quantitatis aut generis cibi ratione habità, ad salutem & bene esse corporum nostrorum conducit; qui ad hos fines comedendi respicit, intra limites temperantice se continet; at quisquis illos contemnit, hos etiam transit: qui igitur fines comedendi ab his longe diversos fibi constituit, nimirum ut gulæ serviat, seu ( quod pejus eft) ut corpus faginet, quò ad voluptatis ministeria magis vigeat, hic finibus à Deo comedentibus præscriptis plane se opponit; hic enim ea facit, quæ valetudini imò aliquando vitæ suæ adversantur, ut patet ex morbis plurimis & mortibus immaturis quas crapula & impuritate fibi homines accerfunt.

28. Qui igitur Temperantiam colere velit, ei nec tantum, nec ex eo genere cibi (modò suppetat aliud) edendum est, qui valetudini sue no-

Regula Temperantia in edendo.

ceat. Ciborum aut mensuram aut genus præscribere impossibile est, hæc enim pro diversitate temperamentorum diversa sunt; aliqui multum edentes intemperantes non evadunt, quoniam hoc natura exigit; alii dimidio minus comedendo in intemperantiam incidunt, quoniam plus hoc est quam quod naturæ satis est. Hoc idem in ciborum delectu accidit; luxuriæ & fastidii est in aliquibus, lautis vesci, quibus tamen vescendi aliqualem necessitatem aliis afferat stomachi imbecillitas aut languor: horum igitur non luxuriæ fed habitudini corporis imputandum est, quòd vili cibo vesci nequeant. In genere autem, cibos simpliciores corporibus fanis maxime falutares effe arbitror. In hoc autem suo quisque utatur judicio, & ut rectè judicet, sedulò cavendum est nè gulæ servituti se addicat; hæc enim fibi ipfi morem geret magno licèt cum valetudinis & vitæ periculo.

29. Ut ab hoc vitio securior sis, considera, primo, quàm absurdum sit totum corpus huic uni sensui gustus sic mancipari, ut huic placendi gratia nulla pericula refugiat; at absurdius adhuc est diviniorem etiam hominis partem, nimirum animam, eidem servituti addici; quod tamen eveniat necesse est; intemperantis enim anima brutali huic appetitui victima devovetur: quanquam enim intemperantiae peccatum à corpore perpetretur, ejus tamen poenarum partem aliquam luet anima in æternum. Secundo considera, quàm brevis & evanida sit intemperantiae voluptas, hæc momento præterit, at qui excessum consequentur dolores, multo diuturniores sunt; ideoque hujusmodi voluptati deditos

esse à communi Ratione, qua quatenus homines præditi sumus, abhorret. Quanto magis tertio, ab ingenio Christiani alienum est, cujus animum ea sublimiorum & spiritualium voluptatum, quas alio in mundo expectat, spe erigi & purgari par est, quod terrenas & brutales voluptates quæ non minus bestiis quam nobis conversiunt, contemneret; Bestiis fruendas has eum relinquere, utpote bonorum omnium ad quæ earum natura possit aspirare fummum, æquum est: Nos autem quibus gaudia tanto præstantiora proponuntur, has inter sælicitatis nostræ partes reputare summo nobis dedecori est. Denique tam scelestum & periculosum est voracitatis peccatum, quòd contra hanc speciatim nos monere visum est Christo, Luc. 21. 34. Cavete autem vobis nequando graventur corda vestra crapulà & ebrietate. Divitis Heluonis exitum non ignoras, Luc. 16. qui laute quotidie pascebatur, tandem guttà aqua ad refrigerandum linguam suam indigebat. Hoc sufficiat de prima temperantiæ specie quæ circa cibum versatur dixisse.

## Dies Dominicus VIII.

De Temperantia in potando. Mali compotandi fines, viz. Societatis gratia, ut & curas diluendi, &c.

Section Temperantia in bibendo.

Ecunda species Temperantia Potum habet pro objecto. Cùm edendi & potandi fines pene iidem possium, quam quod subiendum, aut ex eo possis

fint, nihil aliud præcipere possum, quam quod supra, nimirum non esse bibendum, aut ex eo potus genere,

genere, aut ea mensura, que rectis bibendi finibus. vitæ nimirum & valetudinis confervationi non conveniunt. Hic tamen Cautio major adhibenda est, cum enim plus periculi intellectibus nostris à potu quam cibo impendeat, hos ut tueamur diligentiùs curandum est; nec tantum quantum ratione fo-Iummodo valetudinis habita tuto possumus, bibendum est, si hoc sine rationis perturbatione fieri nequeat. Hoc adjeci quoniam fieri potest ut ea fit cerebri temperies, quòd ea potús mensura rationem perturbet, que corpori non sit nocitura; quicunque autem sic affectus est, ab ea potûs mensura aut eo genere que hæc effectura funt, diligenter abstineat necesse est, quanquam non tantum hoc tuto fieri, sed etiam valetudini prodesse posse sentiat: quanquam enim valetudinem tueri debemus, non tamen peccato admittendo licet; ebrietas autem proculdubio peccatum est.

2. Heu tamen qu'am paucis ex infinito pene ebriorum numero qui ubique occurunt, hoc evenit! horum enim plerique non tant'um ultra mensuram quam valetudo exigit, imo quam ferre potest, sed etiam usque ad valetudinis perniciem bibunt. Patet igitur hos, alios bibendi fines præter licitos illos, quos supra memoravi, sibi præsixisse: quinam hi sunt, exponere eorúmque absurditatem ostendere

non erit abs re.

3. Horum primus, maximéque vulgaris, is est quem Societatis gratia appellant; hoc est bibitur, nè societatis munera deserrer videantur. At interrogare libet aliquem qui se ob hanc rationem alteri bibenticomitem prebet, num si venneum propinaret, lubens acciperet, & calicem, nè societati morem gerrer non videatur, ebiberet? Si negat hoc se facturum,

rum, affirmare ausim fortiores ex hac parte rationes adduci posse, que hoc etiam facere vetant: immodice enim bibere, hoc ipfum est venenum epotare: quod quanquam necein statim non afferat. (cuius tamen exempla non desunt, in ipso aliquot ebrietatis paroxysmo expirantibus) hujus tamen consuetudine mortem accelerari nullus dubitat: quanquam igitur lentiùs operetur hoc venenum, non definit tamen effe venenum; id tamen stating efficit à quo sapiens plusquam à morte abhorrere debet, dementiam nimirum & furorem; & hominem obruta qua à bestia distinguitur ratione, in bestiam commutat. Ii quidem sunt ebrietatis effectus, quod illum inter fæviffimos tyrannos meritum numerassemus, quo Authore hac primo sub ratione penes præscripta fuerat.

Benevolentiam & amicitiam conservare. 4. Bibendi finis alter dicitur amicitiam & benevolentiam confervate: at quam rationi repugnat, illud amicitiæ alendæ gratia facere, quo atrocior injuria non datur! Quis

hoc unquam amicitiæ munus esse censuit, in hoc operam suam conferre, ut bona, existimationem, vitam amici perdat? Qui tamen se alteri immodice potanti socium præbet, hoc idem imò deterius aliquid agit, essicit enim ut rationem imò animam ipsam perdat; hoc tamen amicitiam conservare censeri volunt; quam ridiculam criminis excusationem, neminem posse nisi actu ebrium aut afferre aut admittere, par esse credere. Præterea experientia docet huic prorsus contrarium evenire: immodicus enim potus ad dissidia serenda quam amicitiam conservandam aptior est; quod rixæ ebriæ eæque quotidianæ, quæque has comitari solent vulnera, & aliquando homicidia, satis testantur.

5. Tertius finis est, ut animos relaxent, seque hilares reddant & jucun-Relaxandi dos; at si ejusmodi sit hilaritas, quòd animos grarationi priùs renunciandum fit, quam tià. hæc incipiat, contemnenda est; huc accommodari potest illud Solomonis, Eccles. 2. 3. Risus bujusmodi stultorum insania est. Nec sanè qui ad ebrietatem usque bibit, ut hilari animo sit, à phrenefi jure poteit abhorrere; fi ex eo phrenefium genere sit quæ homines hilares efficit. Heu tamen non animadvertunt hilares itti homunciones, quantà illis mœstitià, sæpè in hoc mundo, ubi damna non minima, facinora que inebriati audent, confequunturat certiffime in mundo futuro hac hilaritas plectenda sit; illic enim hilaritatis hujusmodi ratio rigida exigetur.

6. Quartus bibendi finis est curas diluere; hic interrogare libet cujufinodi funt ista cura: An quas ablegare decet? fordiluere.

fan conscientiæ morsus & monita sunt. que hoc ritu sopire cupiunt, quem sanè effectum quam metuo ne in plurimis fortiatur bibendi confuetudo. Hac dementia magis nefaria & scelerata alia esse nequit, si enim nihil inesse ponderis his monitis credis, quorfum iis angeris? Sin aliter, posse heri credis ut impunitatem diuturnam tibi immodicus potus præftet? Conscientiam fateor delinire in præfens possis, at efferara magis sæviet in posterum. Finge furem scire se ubique ad pœnas conquiri, putaine hunc ut supplicii metum sibi abigeret, abjecta effugiendi cura, genio indulturum esse : annon perdite infanum crederes qui hoc ageret? Hoc tamen illud est quod agis, te impendentis periculi admonet conscientia tua, sistendum esse te coram Tribunali Dei clamitans; annon extremæ dementiæ est abjectá veniæ impetrandæ curá metum vino pellere?

Finge autem fecundo faculares esse has curas & quales pellere decet, Christianitati aut rationi tue hoc dedecoris impingi nè finas, quafi plus ad curas levandas potus conferre posset quam ha. Ratio dictabit frustra esse curis torqueri ubi nil prosunt cura; & Christianitas tua te ad illum remittet in quem omnem solicitudinem tuam conjicias, nam ili cura est de te, I Pet. 5. 7. Nisi rationi & religioni tuæ renunciare statuis, ad miserum hoc curarum levamen nè confugias. Præterea non efficies hac ratione quod cupis: quanquam enim in ipso ebrietatis momento cura tua procul abigantur, redibunt tamen magisque efferatæ, com ebrietatis æstus deferbuit; imò fi pondum extincta sit conscientia, novam secum curam adducent, nimirum quæ ex peccati tam fœdi reatu nascitur.

7. Quintus bibendi finis, est tempus fallere, qui finis quanquam non minus fallere. quam reliqui rationi repugnat, ignaviæ

tamen (quod notatu obiter dignum) exprobratio est: Hanc enim molestam adeò esse innuit, quòd vili bibendi occupatione teneri magis optandum sit quam desides agere: at quam fallo excufationem hanc afferunt plerique? Sæpe enim tempus terunt in bibendo, non tantum cum à negotiis vacant, sed etiam cum negotia, eaque maximè necessaria instant urgentque. Nec est ullus qui hanc causam ebrietati sua jure potest obtendere: nemo enim est qui aliquid quod agat non inveniat; si nullum seculare negotium ad seipsum immediate spectans, illi incumbat, operam conferat in aliorum commoda; utcunque nemo est qui anima non praditus fit, quam fi diligenter curare velit, non est cur queratur sibi negotium deesse: hujus enim plurimæ funt libidines, quas extinguere, plurimæ propensiones in quas vigilias agere, plurima tentatio

ones (quarum non minima est ebrietas) quibus resistere oportet. Sunt etiam gratiæ divinæ quas excitare & augere, delicta prioris vitæ quæ lugere oportet; cui hæc omnia incumbunt, illi sanè negotia deesse nequeunt: hæc enim omnia multum temporis postulant, quod cum mors instet fentiunt, tunc enim qui temporis tædio fallendo per totam vitam studuerunt, jam tempus quovis licet pretio vellent redimere. Adde quòd ab ils quibus multum otii suppetit, Deus exigit, ut multum temporis spiritualibus exercitiis impendant; verisimile autem non est, ut vulgus hominum quorum ad usum liber hic conscriptus est, eorum ex numero fint. quibus multum temporis suppetat. Ideoque diutiùs his non immorabor, hoc tantum adjiciens quòd quandocunque otium fit illis, eorum interest hoc in animarum salutem non perniciem, quod faciunt qui bibendo hoc abfumunt, impendant.

8. Finis fextus, ut opprobria quibus illi vulgò perstringuntur, qui vicinis Opprobria fuis temperantius hac in parte agere vo- vitare.

lunt, evitent; at in promptu est respon-

fum: Interrogare enim velim, quid mali ex his opprobriis oritur? nullum fanè, quod vel minimum istorum quibus nos ebrietas obnoxios reddit, æquet : Imò fi verbis Salvatoris fidem adhibebimus, fœlicitas est nostra hujusmodi pati convicia, Mat.5. 11. Beati eritis quum vos conviciis affecerint, & persecuti fuerint, & mentientes dixerint quidvis mali adversus vos propter me. Et Sanctus Petrus afferit, 1 Pet. 4. 14. Si conviciis afficimini propter nomen Christi, beati estis. Et sanè conviciis affici propter obedientiam mandato alicui Divino præstitam, idem est ac propter nomen suum conviciis affici. Etiam reminisci decet, nos in Baptismo nostro sæculo abrenunciaffe, hujus igitur de nobis opinionem tanti

tanti facere non decet, ut ad opprobria hujus evitanda in tot pericula temporalia suprà recitata incurreremus,& quod acerbius eft,in iram Dei & perditionem aternam; at si opprobria adeò perhorrescitis, quorsum ista facitis quæ sapientum omnium & bonorum (quorum folummodo magni facienda opinio est) convicia in vos provocant? Certum enim est te apud hos omnes propter ebrietatem malè audire: contra horum autem convicia solatium in stultorum & pessimorum hominum applates quærere, perinde foret, ac fi dementes omnes feiplos folum pro fobriis & fanis, aliofque omnes pro infanis & mente captis habere pacto constituerent; quo tamen pacto nec se ipsos minus amentes, nec hos minus fanos efficient. Denique confiderare oportet quam severam Christus sententiam tulit in illos omnes quos sui pudet; quibus adnumerandi funt illi omnes, qui præ metu opprobrii, ab officio illi debito recedunt: Mar. 8. 38. Nam quemcunque puduerit mei ac meorum sermonum in gente ista adultera & peccatrice, filium etiam hominis pudebit ejus, quando venerit in gloria Patris fui cum Angelis illis Tanctis. Nemo est qui à Christo eo die pro suo agnosci non optabit : quicunque autem Christum hoc in faculo non confitebitur, i. e. qui in obedientia mandatorum fuorum nil obstante opprobrio imò & persecutione mundi non permanserit, ab illo eo die negabitur, & rejicietur; quod fanè is jure merebitur, qui stultorum & dementium existimationem tanto cum sui discrimine conciliabit. Nec tandem certum est hos te contemptui, habituros esse propter sobrietatem tuam: contemnentium forsan speciem præ se ferunt, tantum ut te ab hac deterreant; si posses eorum corda penitius introspicere, scires sobrietatem fecreta quadam reverentia etiam invitos colere, & nullo, ab illis magis irrideri & contemni, quàm

quam qui in eosdem luxus & intemperantize gradus cum illis prolaph funt; qui emm ipfe ebrietate non abstinet, ebrium tamen alium ludibrio habebit.

r-

r-

i-

j-

m

2-

m

61

e-

0

ec

)-

n

li

0

le

5,

is

n

-

e

9. Est & septimus quidem finis, Bibendi graquem quanquam agnoscere pudet omnes, turpis adeò & probrofus est, apud plurimos tamen hui nimis obtinuit; nempe mera voluptas bibendi: hujusmodi viros multis verbis hortari, effet operam perdere; qui enim eò usque stupiditatis prolapsi sunt, non videntur monitis ullis fanabiles: hoc autem hos juvat obiter admonere, quod nemini vitii sui deformitas, faciliùs quam hujusmodi viris patet; cum enim hic ejusmodi sit bibendi finis cujus omnes pudet, à feipsis necesse est condemnentur, imò & à compotoribus reliquis: quoniam enim hunc fibi bibentibus finem proponi fateri pudet, rem esse prorsus deteltandam fatentur: quum igitur Esau profamis habebatur, quia unico edulio vendidit jus primogeniti, idque urgente fame, Heb. 12. 16. quam infamem illi appellationem merentur qui valetudinem, Rationem, Deum, Animam fuam, calice potûs vendunt? Idque cum tam procul abest ut siti premantur, quòd plus epotârunt quam possunt concoquere; nil amplius hujusmodi hominibus dicam. Reliquos omnes qui finibus firpradictis propofitis permoti, in hoc peccato perfiftunt, moneri velim, quòd progressu temporis in hoc etiam vitium quod se odisse palam profitentur, prolabentur; quotidiana enim experientia constat eos qui in hoc vitium societatis amoré principio illecti sunt, postea potús amore in eo permanere.

10. Post hos bibendi fines explosos refutatosque alium ullum nec sufpicari licet præter hunc unum quod

Ut res contrahant.

rebus secum invicem transigendis aptum st. Necesse est, inquiunt, cum proximis compotemus si velimus cum illis negotia transigere. Inter compotandum enim commodissime de rebus contrahitur. At hic finis reliquos omnes improbitate vincit, nihil aliud hic revera proponentibus compotatoribus quam fibi invicem fraudes infidiafque struere, facile ebriis verba dari, facile illudi arbitrantur; ac proinde nihil aliud hoc est quam ebrietatem fraude & dolo malo, e. scelus scelere cumulare. Huc spectare compotationem quis non videt, si enim rebus tantum secum invicem transigendis studerent, sui compotes eos esse vellent quibuscum negotium forent; at se invicem turbata jam per ebrietatem ratione adoriri quid aliud fignificat quam velle aliorum infania in fuum commodum abuti? autem non minus aliquando stultum quam turpe & flagitiofum est, succumbit enim oneri non raro utpote ad potandum infirmior, qui alteri in ebriando incubuerat, fraudesque patitur quas alteri struxerat, fraudi jam factus opportunus; tam procul abest ut hic finis bibendi excufatio criminis fit, quòd magna fit exaggeratio. Si enim non licet quamcunque ob çausam immodice bibere, multo minus ob tam malam, qualis est fratrum circumventio & deceptio.

Peccati hujus gradus.

prætexuum istorum quæ vitio huic excusando obtenduntur. Monere adhuc decet, non tantum summum il-

lum ebrietatis gradum qui & lingua & pedum ufum eripit, pro peccato habendum esse, sed inferiores gradus istos qui ullo modo intellectum afficiunt, aut ejus aciem obtundendo quo ad munia sua obeunda set ineptus; aut levem nimis & instabilem reddendo, quo quis in petulantiam aut ludum illiberalem profunditur, aut quod pejus est, homines r.

i-

le

1-

in rabiem & furorem accendendo. Hi & quicunque alii gradus mutationem aliquam in homine efficiunt, ebrietatis vitio accenfendi funt. Imò bibere ultra fines naturales bibendi, i. e. ultra moderatam corporis refocillationem peccatum est, quanquam præ cerebri firmitate mutationem nullam efficiat. Qui itaque totos dies, eorúmve partem magnam aliquam, bibendo infumunt actu licèt ebrii non fint, non tantum non immunes à vitio censendi funt, fed væ majus illis pronunciatur, Isa. 5. 22. Va valentibus potare vinum. Quanquam enim non sine difficultate sui compotes manent, parum inde commodi percipiunt, cùm eodem illi opere occupantur, quo qui stupidissimè ebrii sunt, i. e. potu se ingurgitando.

12. Nec hoc tantùm, sed & fædisfimæ luxuriæ crimine hi se obstringunt, primò enim hi turpi luxu dona Dei consumunt; quoties enim

Valentium po-

veros bibendi fines excessu transgrediuntur, potu isto quem Deus nobis sustentandis & fovendis dedit. pessime abutuntur: nec sanè vel minimi munusculorum divinorum abusus pœnas die novissimo effugiet, quod si verum sit, majoribus se pœnis obnoxium reddit, qui plus ceteris bibit. Secundo, hi tempus quod magis adhuc pretiofum eft, male confumunt; quod quoniam nobis Deus suppeditat ut in eo operemur Opus salutis nostre, rigida ejus ratio exigetur à nobis, ideoque nullum momentum prodigere, sed magna cum parsimonia in pias actiones impendere ut finem illum affequamur, oportet: cum autem hoc modo impenditur, in contrarium prorfus tenditur, & nobis perditio æterna paratur. Præterea qui ad hunc gradum bibit, quanquam iple ebrietatem vitet, ebrietatis tainen istius reus est in quam compotores reliqui incidunt: eos enim exemplo fuo

fuo ad bibendum incitat, præcipuè si quid ejus autoritas valeat: Sin, illo comite, cæteri magnopere gaudent, ille cæteros in peccatum pellicere censendus est, cum hi etiam immodice bibere quam illo carere malunt. Est adhuc gravius crimen, cuius rei funt qui multum potare valent, quòd de industria in hoc incumbunt, ut alios ebrios reddant; & quafi bibendi certamen proponeretur, triumphi & victoriæ loco habent, si alii ebrietati priùs succumbunt. Horrendum hoc fcelus est, hoc enim est diaboli procuratores agere, totis viribus id agentes ut mileros fratres in perditionem aternam prodamus, eos pelliciendo in tam grave peccatum. Jure igitur hoc fummus vitii hujus gradus reputetur, cum excessui proprio accedit aliis nocendi studium. Et quanquam alios inebriare ut nos eorum infinientia oblectemus, pro ludo & joco habeatur, infœlix tamen exitus hilaritatem hanc manet; huic enim vitio expressis verbis væ à Deo denuntiatur, Hab. 2. 15. Va potum prabenti proximo suo, adhibenti utrem tuum, & etiam inebrianti ut intuearis nuditatem eorum. Et fanè charò emit inane animi oblectamen qui tantum illius gratia malum non reformidat.

Hujus peceati mala.

\*\*T3. Varia bujus vitii irritamenta ut gradus jam percurri,in quo prolixior fui,quia mirum in modum apud nos in-

valuit; nulla conditio, nulla ætas, vix fexus ab eo immunis est, quod in maximam Dei contumeliam, Christianitatis opprobrium, & non tantum animarum nostrarum in posterum, sed etiam utilitatim omnium & fælicitatis in vita præsenti perniciem cedit. Non est enim peccatum aliud unde tot damna & pericula peccantium intellectui, valetudini, famæ & rei familiari imminent; & merito suspicari licet hoc unum esse ex atrocibus illis & publicis peccatis, quæ genti huic gravia diu incubarunt.

runt, & ingentes istas miserias quibus pressi ingemi-

mus in nos provocârunt.

re n-

lo

ei ia

A

t.

- STOIL

14. Oro te igitur, obtestorque Exportatio ad Lector Christiane per amorem & zelum quem divino honori debes, relinguendum. per gloriam professionis Christianæ

tux, per æternam animæ tuæ falutem, per profperitatem Ecclesiæ & Gentis, cujus tu membrum es, imò per amorem quo temporalem tuam fœlicitatem prosequeris, ut ea quæ dicta funt seriò tecum rumines, & facile intelliges, nihil inesse peccato huic voluptatis, quæ tantorum malorum cumulum, quo nos obruit, ex minima parte compensare valeat; nullus dubito quin fani omnes & fobrii facile hoc agnituri funt. Pudeat igitur diutiùs stultum agere, & tanta bona pro vitio nihil voluptatis & tantum mali secum afferente abdicare. Firmum igitur & constans propositum statiminito, te nunquam iterum brutale hoc peccatum quotiescunque eo antea implicitus fuisti, admissurum; & timore Dei coercitus, vitam instituas ad summam temperantiam: quod cum fecisti senties non tantum utilem sed & jucundam vitæ commutationem esse, nemo enim est utramque vivendi rationem expertus, qui non plus veri gaudii & voluptatis è sobrietate & temperantia, quam ebriis commessationibus, percipi, experientia ductus fatebitur.

15. Tota difficultas in principio abrumpendi habitus consistit: hæc difficultas oritur partim ex nobis, partim ex aliis. Ea quæ ex nobis oritur duplex esse potest; primò, cum bibendi consuetudine habitualem quandam fitim contraximus, adeò ut corpus hoc à nobis exigere

Difficultas babitum abrumpendi consideratur.

Bibendi neceffitas.

videtur; ad hanc difficultatem tollendam patientia

tantum opus est; aliquot per dies abstine-& facilius indies evadet abstinere; cum enim difficultas ex consuetudine oritur, hæc eadem desuetudine tollitur. At si difficile hoc esse queraris, considera, si gravi aliquo morbo laborares, qui certam effet mortem allaturus nisi ab immodico potu per breve tempus abstineres num abstinere porius quam mori non præoptares? Si non, stupidus adeò es, quòd te perfuadere est operam perdere; at si abstinere paratus esses hac de causa, annon fortiori ratione hic etiam abstinendum est : Bibendi consuetudo pro morbo perniciali jure habeatur : sæpe enim corpori, semper autem animæ exitialis est; ideoque dementiæ est difficultatem illam in hujus curatione refugere, quam in minori periculo politus subire non recusares; firme igitur tecum statuas molestiam hanc per breve tempus tolerandam esfe, & difficultatem statim superabis; postquam enim per tempus aliquod abstinuisti, multò faciliùs erit in posterum abstinere.

Deest aliis quod qui quasi artem quandam & ocquod agant cupationem bibendi instituerunt, temnis bibunt. poris tædium aliter fallere nesciunt;

hujus autem difficultatis mera mentio nos ad remedium dirigit; ad negotium feilicet aliquod, quo te occupatum teneas, quod inventu difticile non erit ut fupra demonstravi, te conferas; nec sanè plebi ad quos hac seribo deesse quod agant potest, cùm hi plerunque labore suo alantur. Hi igitur hoc tantum monendi sunt ut suis in artibus cum sedulitate & industria versentur, nec erit cur ad hoc temporis absumendi medium se conferant.

Perfuasiones tum, quas dixi ex alias nasci, idque vel ex persuasionibus vel convitiis. Probabile est quod si compotores tui sen-

tient

iùs

ex

lli-

or-

m-

on

erus

m

er

m

r-

re

30 --- st

tient te à pessimo isto vitæ instituto desciscere, ad hoc te revocare multis argumentis aggredientur; exponent amicos deserendi inhumanitatem; hilaritati & festivitati quibus qui boni socii vocantur fruuntur, renuntiandi severitatem & tristitiam; si autem nequis hac ratione expugnare, usitatis mundi convitiis te adorientur; & periculum facient an te possimi irridendo ab instituto abducere.

18. Hanc difficultatem in prævideas, fuperabis; cum itaque temperantiam colere instituas, tecum cogites, cum his & plurims forsan aliis tentationibus confligendum esle: & ut rectè judices an dignæ sint quæ apud te valeant, prævisa antea examina, perpende an falsa ista benevolentia quæ inter homines bibendo fovetur, digna sit quæ conferatur veræ isti & æter-

His resistendi media.

Ebrietatis damna cum commodis confer.

næ Dei benevolentiæ quam hac ratione amittimus; an ridicula ista & vana hilaritas bonæ conscientiæ impræsentiarum,& majoribus imposterum cœli gaudiis infinite non præponderetur? An denique iniqua hominum malorum opprobria, & ignominia mundi, non fint minus metuenda, quam conscientiæ tuæ justa hodiè redargutio, & faciei confusio qua omnes qui in hoc peccato persistunt, die novissimo afficientur? hæc pondera inquam (diversa nempe Temperantiæ & Intemperantiæ motiva) nolo dicam Sanctuarii, sed communis Rationis lancibus, & proculdubio pronuntiabis motiva quibus temperantia fuadetur infinitè propendere. His maturè pensiculatis fixum & immobile temperantiæ propolitum formato; & cum te hujusmodi tentationes adoriantur, memento has te olim expendisse, earûmque te justum pretium tenere, nec dignas esse quibus tam pretiosa bona permutentur. Immotus itaque in propofito perpermaneto, nec fine indignatione tentationes omnes huic oppositas repellito.

19. Præcipuè fac primos tenta-Tentationum tionum infultus repellas, nec vel inities resistere. minimum cedas; si enim semel re-

cedis, periisti, peccatum enim hoc paulatim invalefcet. Hoc multis evenire cernimus, qui frictæ temperantiæ propositum professi,incauti combibonum confortium adeuntes, multa prece expugnati calicem unum bibere non gravantur, & deinde alterum, deinde non minore cum libertate quam reliqui ordine suo calices ebibentes, potús dihivio fobria sua proposita extinxerunt. Quicunque igitur es qui peccatum hoc relinquere ex animo statuis, fac præcipuè illius occasiones & initia vites, in quem finem utile erit sobrietatis proposita palàm profiteri, ut sic homines à te aggrediendo deterreas : fi enim aut te propositi profitendi pudet, aut pudere videtur, pudore isto abusi in propositi violationem te impellent.

di fecuritas.

20. Si ab initiis cautus ad hunc Initis resisten- modum abstineas, in peccatum hoc nunquam incides; hoe enim est obsesse civitatis valla & exte-

riora munimenta defendere; quæ si strenuè propugnentur, civitas non periclitatur; fin autem hæc aut inopinatò occupentur, aut deditione capiantur, din se civitas nequit defendere: huc aptè accommodari potest confilium sapientis, Ecclus. 19. 1. Qui parva contemnit paulatim peribit. am autem ut monet Psalmista, Psal. 127. 1. Nisi Jehovah custodiat civitatem, frustra sedulus sit custos: ad hanc igitur tui custodiam ardentes preces accedant, quibus Deum implorato ut te custodire dignetur, & te vi gratiæ fuæ communiat, ut possis omnia hujus peccati irritamenta rej cere. 21. Si

21. Si hæc remedia ex animo fincero adhibes, dubitandum non est, quin hoc vitium superare poteris, diu licèt ei assuetus; si itaque illius jugum nondum exuifti, impossibilitatem nè causare, sed

Horum mediarum efficacia nisi amore peccati frustrata

potius cordis tui falsitatem, quòd ea peccatum hoc benevolentia prosequatur, ut adduci nequit ei expugnando operam strenuam & since-

ram dare.

rel

e-

oc

s,

ti

-

c

22. Forsan te huic peccato eousque conciliavit publica peccati consuetudo, & tua in particulari, quòd id tanquam amicum & jamdiu pernecessarium suspicis, sic ut

Amore peccati ducti periculo-Sum non nisinvità credimus.

duriorem de eo opinionem non nisi invitus concipis; 'adduci nequis ut suspiceres hoc tibi calamitatis aliquid moliri, ideoque pacem tibi polliceri pronus es, & sperare aut hoc non esse peccatum, aut saltem infirmitatis peccatum, quodque tibi Cœlum non præcludet: at nè te fallas, pari cum ratione possis Cœlum non esse afferere, ac te ab eo non excluturam esse ebrietatem ; idem enim verbum quod esse fœlicitatis locum afferit, ebrios etiam eorum esse ex numero qui hinc excludentur afferit, I Cor. 6. 10. atque Gal. 5. 21. Ebrietas inter ea carnis opera recensetur, que qui perpetrant, regni Dei non erunt hæredes. Atque sanè hoc ratio ipsa dictasset si Scripturæ tacuiffent, nimirum hunc esse locum summæ puritatis, qualem, carnem & fanguinem ingredi nisi purgata prius & defæcata non licet, quod monet Apoltolus, 1 Cor. 15. 53. Si autem quà homines, fæculentiores & impuriores fumus, quam ut illius loci incolæ fimus, quantò magis cum in porcos bestiarum immundissimas degeneravimus? ita fanè

sanè comparati tunc sumus, ut nos jure dæmonia introeant, ut olim in gregem illum, Mar. 5. 13. Nec unum tantum aut duo, sed dæmoniorum legio, multitudo. Hujus quotidiana exempla videre licet, quos enim semel ebrietas invasit, hic aliis peccatorum turmis hospitia præcursor designat; quilibet ebrietatis actus hominem non tantum ad alios ejusdem peccati sed aliorum etiam actus disponit; libidini, furori, & belluinis omnibus cupiditatibus tunc fræna laxantur: Et ad hunc modum fe execratione qua magis horrendam David prædicere non potuit, ebrius implicat. Pfal. 6. 28. ab una iniquitate ad aliam incidere. Si hæc omnia non valent ad te deterrendum ab ebrietate, volutes licet in vomitu tuo, belluino & stupido hoc vitæ statu jaceas licet, donec te flammæ infernæ excitent, tunc mæsta evincet experientia, quod jam credere nolis, quod finis rerum istarum, ut inquit Apostolus, Rom. 6. 21. mors eft. Deus ex immensa misericordia conscientias omnium in hoc peccato jacentium temporius expergefaciat, ut matura illius derelictione fugiant ab irâ futurâ. Absolvi jam secundam partem temperantiæ quæ circa potum versatur.

#### Dies Dominicus IX.

Temperantia in Somno: ejus regula, &c. Ignavia mala, de Recreationibus: Cautiones in his adhibenda, de vestitu, &c.

Sect.1. Ertia pars Temperantiæ Somnum respicit, quam temperantiam ex sine

nia 13. le-

re

t;

ad if-

n e-

18

n

-

Temperantia in Somno.

dormientibus à Deo constituto metiri decet, hie autem corporum nostrorum fragilium refectio & sustemation est; cùm enim ea sit horum constitutio quòd assiduo labore & industrià fatiscant & desiciant, somnus tanquam corpori fatiscenti requies, & desicienti nova vis quaritur, ut sic vegetiores ad ea qua vel religio vel vocatio nostra postulat ossicia accedamus; ideo nobis somnus datus est, ut utilores non ut ignaviores essemus, quomodo bestiis requiem indulgemus, non quòd volumus eas otiari, fed quò strenue magis laborem perferant.

2. Hinc facile licet definias quid fit in somno temperantia, is nimirum qui nos reficit & ad actionem promptiores magisque idoneos reddit, cui

fini moderatus somnus optime inservit; quot horas moderatus hic somnus exigat, definire non possumus, quoniam ut in cibo sic etiam in somno, diversa corporum habitudo diversitatem parit; hoc propriee cujusque experientire judicio relinquendum est. At juste fac judicet, nec inertiam suam in consilium adhibeat, hec enim, quod apud Solomonem inerti eve-

nit,

nit, semper suadebit, Pauculum somnum, pauculam dormitationem, pauculam complicationem manuum enbando, Prov. 24. 33. Qui autem temperans esse velit, sines istos quos posui nè transeat.

Varia peccata in somnolentia inclusa.

3. Qui hos limites transgreditur, in varia peccata, sub generali isto, nempe inertia comprehensa, incidit : v. c. primo tempus suum absumit,

pretiofum istud talentum, quod ei à Deo concreditum ett, ut fœnori locaretur/; quod qui dormiendo prodigit, inutilem illum fervum in Evangelio agit, Mat. 25. 18. qui talentum in terrà occultavit, cum quo eum oportuit negotiari, sententiam in hunc latam non ignoratis, ver. 30. Ejieite illum in tenebras extimas: qui hic se tenebris fomni tradit, illic fine fomno tenebras patietur, at non sine fletu & stridore dentium. Secundò corpori suo nocet, hoc enim immoderatus somnus morbis replet, & humorum meram sentinam efficit, quod quotidiana experientia commonstrat. Tertiò animæ etiam suæ nocet, non tantum quòd eam corporis ministerio privat, sed etiam quòd anima facultates obtundit & hebetat, inutiles & ineptas ad ca officia que Deus iis præscripsit reddens, cujus malæ administrationis ratioà misera anima aliquando exigetur. Imò denique in ipfius Dei contemptum & contumeliam formolentus vivit; creationis finem, qui erat Deum activa obedientia colere, frufrat ; qui enim vitam edormit, huic fini contrarium prorfus agit : quum enim Deus afferit hominem nasci ut laboret, praxi sua contrarium prorsus pronunciat, hominem nimirum nasci ut otietur. Ab immoderato igitur fomno trepidus abstineto, quoniam tot fub uno scelera comprehendit.

4. At præter somnolentiæ reatum, variis etiam rationibus nobis pernicio- Somnolentia fa est: hæreditatis tuæ proculdubio tabes est, nunquam enim ditescet igna-

incommoda.

vus, quod benè observavit sapiens, Somnolentia bominem panniculis induet, Prov. 23. 21. i. e. inertem amictus honestus deficiet; imò vix dici potest somnolentus vivere, fomnus enim quoddam mortis genus est, cui qui se dedidit, quid aliud agit quam mortem ante tempus præstitutum obire? Si igitur mors immatura inter infortunia numeranda fit, extremæ est dementiæ id proprià inertià asciscere, quod infligente Deo adeò perhorrescimus.

5. Temperantiæ pars quarta Recreationes respicit, quibus aliquando Recreationes.

non tantùm corpus, sed etiam animus indiget, qui continuum fine vacatione ulla laborem perferre nequit. Est igitur recreationum usus

licitus, modò hæ cautiones adhibeanter. 6. Nimò curandum est, ut recreationum genus licitum fit. Non est recreatio quærenda in illis rebus

Regula temperantie in recreationibus.

quibus aut Dei gloria violatur, aut vicinus læditur; quod faciunt qui fermonis aut obscænitate, aut obtrectatione putida recreantur. Secundò recreationibus moderatio adhibenda, in quem finem videndum est nè nimium temporis iis impendamus, memores hunc esse recreationum finem, ut alacriores ad negotia reddamur, non ut ipfa tanquam negotia nos occupent. Tertio non licet nimio cum fervore & vehementia animi in iis versari,nec iis esse nimis deditos: hoc enim ut iis nimis immoremur oblectati efficiet, animumque à negotiis necessariis avocabit, ut ludi discipulis evenit, qui postquam otio diutiùs indusferunt, difficulter & gravatim fe ad studia componunt. Ultimo

non licet aliam finem relaxationibus proponere, quàm licitam illam nos lassatos reficiendi, modicè refocillandi.

7. Veluti primò, non funt lufus adhibendi ut tempus fallamus, cujus po-Ludorum mali fines. tiùs parsimoniæ quam profusioni studere deceret; & quidem si memores simus quantum nobis operis incumbat, scilicet ut vocationem nostram & electionem conficiamus, & jus nostrum ad Cœlum confirmemus, & quam parum constat quid temporis ad has res nobis concedatur, patebit nihil esse quo parciùs uti aut frugaliùs administrare decet quam tempus nostrum. Non est itaque cur artes temporis absumendi excogitemus quod tam velociter sua sponte aufugit, quodque revocare adeò impossibile est. Hoc illos considerare oportet, qui totos dies noctésque chartis & alea aliisque lusibus otiofis infumunt, & an quartam temporis illius partem unquam impenderunt magno illi vitæ officio, propter quod totum tempus illis donatum est: & fecum tandem cogitent quam miseram pretiosi istius thesauri temporis administrandi rationem reddituri funt, cum Deus hanc exiger. Secundo, non est permittendum ut avaritia recreationibus nostris se immisceat; si lusu aliquo certemus, sit certandi sinis animum relaxare, non pecuniam obtinere: non est igitur magni momenti pramium lusibus proponendum, alioquin periculum est nè in duo mala incidamus, nimirum in avaritiam, & avidam vincendi cupiditatem, & in furorem & iracundiam de infortunio accensam si te vinci contigerit; quæ utraque in alia etiam te peccata verifimile est pertrahent. Avaritia ad fraudem in certando adhibendam impellit, & ira linguam in juramenta & execrationes resolvet, ut quotidiana experientia sæpe nimis evin-Si igitur ad horum alterum proclivem inter

ere,

lice

ad-

00-

le-

IUS

io-

m

at

Dit

re

ur

m

1-

t,

is i-

certandum te fentis, aut aliqua ratione contra hæc te munire, aut à lusu in totum abstinere oportet: quanquam enim moderatus lufus per se non illicitus fit, fi tamen peccati occasio fit, tibi illicitus fit. ideoque ab eo abstinendum. Si enim Christus nobis præcipiat, tam diligenter à tentationibus cavere, quod si oculi aut manus nostræ nos offendant (id est fint nobis laqueo & tentationi) abscindi potiùs oportet quam nos ab his pellici in peccatum; quanto magis à lufibus his non necessariis tempefandum est, quam Dei offendendi periculum incurrendum? qui sic ludit, animam suam in sponflonem deponit, præmium fanè nimis pretiofum, quódque non decet lufu perdi; præterea recreationem & oblectationem quarum se gratia certare profitetur, amittit, & majorem multo laborem adit quam quem lusu levare cupit. Cupiditates enim & metus avari, impatientia & furor irati, molestiores reverá funt quam artes quæcunque laboriblillimæ.

8. Pars ultima Temperantiæ circa Vestitus. vestitum versatur, quam ex vestiendi finibus metiri decet. Qui præcipuè tres funt: Primo ad tegendum nu-Vestiendi ditatem. Hac prima vestitus occasio fines nuditafuit ut legendum est, Gen. 3-21. ut tem tegere. & primi peccati effectus; cum igitur vestitus originem reminiscamur, tantum abest ut de hoc efferri, quod dejici potius & pudefieri oporlteret, cum amisse innocentiæ quæ vestitu splendidissimo honestius ornamentum erat, memoriam revocet. Dictat hie vestiendi finis quòd modestus sit oportet vestitus noster, qui huic fini nimirum pu-

dori tegendo congruat: modi igitur omnes vestiendi immodesti qui aut vestiti lasciviam arguant, aut

spectatoris libidinem accendant, fugiendi funt.

M
9. Se-

9. Secundus vestiendi finis est frigus depellere, ut sic corporis valetudinem tutemur: ad quem sinem etiam spectare nos oportet in vestitu nostro. Ii habitus induendi sunt qui issum soveant calorem, qui ad corporis prosperam valetudinem necessarius est; hunc sinem transgredimur, quandocunque vanitate ducti, modum quemque ridiculum imitantes, eum nobis vestitum induimus, qui vel nos à frigore tueri, vel qui cùm arctior sit quàm par est, corpora nostra potius lædere quam tutari solet: Ridiculum sanè hoc est, cujus tamen rei sunt plerique qui de vestitu superbiunt.

Ut homines distinguantur. Respectusexus. to. Tertius finis vestitûs est ut distinguantur & discriminentur homines, idque vel respectu Sexûs, vel fortunæ. Primò vestitu Sexum distingui oportet; hoc apud omnes

gentes semper obtinuit, virorum & sæminarum habitus semper diversi suerunt, quod inter Judæos expresse sanxit Deus ipse, vetando, nè vir sæminæ habitu, aut viri sæmina induatur. Secundò

una. est etiam Fortunæ quædam difinctio in

vestibus observanda; Deus aliquos eminentiori fortunæ gradu quam alios collocavit, vestes igitur cujusvis conditioni respondere debent. Qui vestiin magnisico vestiuntur sunt, ut Salvator noster inquit, in Palatius Regius, Luc. 7. 25. Qui vestiendi finis etiam observandus est: isto vestitus genere contentos esse homines oportet qui Sexui & concitioni convenit, ne ultra progrediantur; aut eminentiores fortunæ homines vestitus splendore aquando, aut hominum suæ sortis invidiam in se contando contendentes, uter alterum vestium elea ganti-

rigus

nem ecta-

qui

eft :

tate

um

eri,

no-

fave-

ut

ur ûs,

m

a-

K-

a-lò

n -

S

i

ŕ

gantia superet; sed modestum sibi quisque vestitum induat, qui sorti sue & vocationi convenit, nec sibi minui existimationem suam arbitretur quòd alli elegantius vestiantur.

veræ excellentiæ cuivis ex vestitu accedere; extremæ igitur vahitatis est aut multum tempo-

Mediatemperantic assequenda in vestitu.

ris, aut pecuniæ, aut euræ huie impendere; aut se pluris facere, aut pauperes fratres minores, propter vestitum. Si ornatum cupiunt homines, eum assumant quo vestiri voluit Sanctus Petrus sui sæculi sæminas, Occalium nimirum cordis hominem stum in intorruptione lenis ac quieti spiritus, 1 Pet. 3. 4. Se quàm sieri potest splendi-dissimè omni virtutum Christianarum genere exornent, hic ille ornatus est qui nos in conspectu Dei venustos reddit, imò & hominum, qui nisi stulci & idiotæ sint, te pluris facient quòd probus sis, quàm quòd lautè vestitus; & te splendidiùs ornabit tunica una crassa licèt quam pauperi indues, quàm viginti elegantiores quas tibi ipsi.

12. Exposui Temperantiæ partes omnes; conclusionis loco, generalem hanc cautionem adjiciam, quòd de his omnibus disserens vitium istud solummodò quod in excessu situm est explicui; sieri ramen potest ut aliud detur in desectu positum; sibi

Parsmonia nimia vitium perinde ac excessius.

clum

elt explicui; fieri tamen potest ut aliud detur in desectu positum; sibi denegent homines quod ad corporis sustentationem & benè esse necessarium est. Vitium hoc ut opinor non tam frequens est quàm alterum; esse tamen aliquot sordidos non diffiteor qui adduci nequeunt, ut tantum ex arcis suis mutuò sumant, quantum ad vi-

M 2

- colo upul nema

eer que de la consedera un filte

Etum & amictum sufficit; quique pecuniæ congerende adeo intente student ut per negotiorum importunitatem, & laborum molestias, somno & recreationi vacare quantum necesse est non possunt. Si quis qui priorem hujus operis partem legit, hoc vitio laboret, non est cur fibi aduletur & se probum esse Christianum hinc inferat, quoniam à vitiis istis que in excessu sita funt, de quibus illic conquesti fumus, immunem se censer; quicunque enim tam fordide parcus est, hujus non imputabitur virtuti abstinuisse, cùm abstinentia sua ab amore pecunia non temperantiæ nascatur, quòd non tantum omni laude caret, sed etiam ingens illud peccatum est, quod Apostolus asserit, 1 Tim. 6. 10. Ese omnis mali radicem. Corpus suum contra hunc novissimo die se fiftet in judicio, eò quòd debità portione illud fraudavit, nimirum moderatis refocillationibus quas illi Deus indulsit. Idololatriam liberos Molocho immolandi, Lev. 20. 3. hac superat: illi liberos, fordidi feipsos Deo suo Mammoni immolantur; sape enim valetudinem suam, vitam, imò animam ipsam perdunt ut sumptui parcant. Absolvi secundum caput officiorum, quod ad nosmetiplos refertur, voce so-brie comprehensorum ab Apostolo.

Dies

### Dies Dominicus X.

ongen imrecrent. Si

oc viobum s istis

uesti

tam

i ab-

non lauluod

ie fe

rau-

silli

no-

didi

nim

er-

fo-

De officiis erga Vicinos nostros. De Justitia Negativa, Possitiva. De peccato Homicidii, ejusque atrocitate, & supplicis, & miris modis quibus detectum est. De Mutilatione, &c.

Sect. I. Enio ad tertium officiorum caput, quæ proximos nostros respiciunt, quæ omnia Apostolus uno verbo [Justitia] nimirum complexus est, per quam intelligi par est non tantum strictam justitiam, sed & omnigenam Charitatem: hæc enim lege Christi jam induit naturam debiti, quo vicinum nostrum sine injuria fraudare non possumus: ex his igitur sontibus Justitia nimirum & Charitate reliqua omnia officia quæ proximis debentur promanant, quæ singula ordine persequar.

2. A Justitià incipio, cujus duæ partes sunt, una Negativa, altera Positiva: Justita Negativa Justita in hoc sita est, nè cui noceamus aut injuriam inferamus; Positiva in hoc, ut jus colamus erga omnes, i. e. suum cuique tribuamus. De Justitià Negativà, i. e. de injuria alteri non inferenda primo dicendum est; quoniam homo diversis injuriarum generibus obnoxius est, ergò Justitià in varias species dividitur, quæ hæ injuriarum diversa genera respiciunt. Homo injuria obnoxius est, vel in anima sua, vel corpore, vel possessiones est, vel in anima sua, vel corpore, vel possessiones est, vel in anima sua, vel corpore, vel possessiones est, vel in anima sua, vel corpore, vel possessiones est, vel in anima sua, vel corpore, vel possessiones est, vel in anima sua, vel corpore, vel possessiones est, vel in anima sua, vel corpore, vel possessiones est, vel in anima sua, vel corpore, vel possessiones est.

M 3

cet, vetátque alicujus animam, corpus, poslessiones, aut existimationem lædere.

3. Primo Justitia hæc vetat animam vicini lædere. Quærendum hic itaque est primò, cujusmodi malis anima obnoxia sit: anima quidem substantia invisibilis est, quam nec oculis cer-

nere licet, multo minus gladiis aut telis vulnerare; hec nihilominus injuriis, & vulneribus etiam mor-

talibus patet.

4. Anima sensu vel naturali vel spirituali capiatur: fensu naturali, illud significat quod vulgò mens hominis vocatur, que, ut notum est, dolore aut triffitia fauciari potest, ut monet Solomon, Pro. 15. 13, Dolore animi spiritus frangitur. Quisquis igitur vicinum suum sine causa affligit & contristat, hanc officii sui partem transgreditur, animamque fuam lædit & fauciat. Ad hoc injuriarum genus proni funt maligni & malevoli homines, ea hi perpetrabunt ex quibus nihil ipfi commodi, imò fæpe plurimum damni percipiunt, tantum ut aliis molestiam exhibeant & dolorem afferant; immanis hoc est & inhumanæ indolis, ex aliorum mæstitiå & calamitatibus voluptatem capere: hanc pestem qui corde suo fovet, jure dicatur à Demone possideri : hoc enim execrabilibus istis solummodò spiritibus convenit, oblectationem quærere ex miseriis humanis, & nife virus hoc priùs expellatur tanquam damoniacus, ad tumulos & fepulchra relegandus eft, ubi nulli funt qui injuriarum fenfu tangantur.

Anima quibus ali capiatur, quo fensu immortainjuriis obnoxia. lem istam nostri partem, que in æternum victura, semper aut bea-

ta aut misera futura est in alio mundo. Anima hoc sensu accepta, duobus injuriarum generibus sub-

ject2

## Dies Dom. X. De Justitia Positiva. 167

jecta est: primò enim peccato, deinde pænæ obnoxia est: posterior enim prioris certissimus essectus est. Quanquam igitur Deus solus pænas insligat, cùm tamen pæna sit peccati essectus, is jure
censendus est illi pænæ author, qui hominem in
peccatum pertrahit; non aliter ac qui mortale homini vulnus insligit, mortis suæ author censendus
est. Sub malo itaque peccati comprehenduntur &
peccatum & pæna, adeò ut de hoc tantum loqui
necesse sit.

6. Nec sanè atrocior ulla dari potesti injuria quam tantum anima malum inferre. Peccatum est anima morbus &

vulnus, gratiæ enim quæ animæ prospera valetudo & sanitas est, prorsus repugnat: hoc autem vulnus cuilibet animæ infligimus, quam ratione quacunque

in peccatum pellicimus.
7. Homines autem variis modis in

peccata impellimus; horum aliquot Quot modis homines pelcommemorabo,quorum alii magis,alii minus directe, omnes tamen in unum liciuntur in finem tendunt. Qui in hunc finem peccata. magis directè tendunt, sunt, primò, præceptum peccare jubens, cum is qui alteri præsit, aliquid ei agendum præcipiat per se illicitum,cujus rei exemplum extat in Nebuchadnezare cultum aureze statuz przecipiente, Dan. 3. 4. quod parens quilibet aut herus imitatur, qui filio fuo aut fervo præcipiet illicitum aliquod facinus. Secundò, confilium in peccatum impellens, quum homines alios confilio fuo ducunt & hortantur ad feelus aliquod; fic uxor Jobi eum ut Deum execraretur hortata est, Job 2. 9. Sic Achitophel Abschalomo consuluit ut congrederetur cum patris Concubinis, 2 Sam. 16. 21. Tertiò, illecebræ ad peccatum pertrahentes, cum ob alierum oculos ponimus voluptatem aut

M 4

uti-

UMI

m

na

n-

r-

utilitatem quas ex peccato percepturi funt; hujufmodi illecebras fugiendas effe monet Solomon, Prov. 1. 10. Fili mi, si pellicere volent te peccatores, ne acquiescito: si dixerint veni nobiscum, insidiemur sanquini abscondamus nos contra innocentem impune &c. & versus 13. escam reperire est, qua homines conantur allicere. Omnem substantiam pretiosam consequemur, implebimus domus nostras spoliis: fortem tuam conjicies inter nos! mar supium idem esto nobis omnibus. Quarto auxilium, quùm homines aliis opem ferant aut ad peccatum perpetrandum, aut ad excogitandam perpetrandi rationem. Sie Jonadah Amnoni opitulabatur, cum ad hoc confilium fuum contulit, quomodo forori fuæ stuprum posset inferre. Omnibus his modis directe fratres in magnum hoc malum, peccatum scilicet, impellimus.

8. Sunt & alii qui quanquam minus Indirecté directi videntur, non tamen minus effi-

caces funt; ut primò exemplum: qui aliis malum exemplum præbet, quantum in se est efficit ut id imitentur; quem effectum sæpe nimis exempla producunt ; quùm nihil in genere homines ad malum efficacius moveat, quam quòd alios idem facere observent, quod in plurimis peccatis oftendi potest, in quibus nihil est quod homines alliciat; præter hoc unum quòd ufu recepta & comprobata funt. Secundo, alios ad peccatum incitamus, quoties vel suffragio vel dissimulatione peccantium'animos audaciamo; adaugemus. Tertio alios in peccata impellimus scelerum suorum patrocinium & defenfignem suscipiendo; neceum tantum qui scelus admilit, in scelere suo confirmamus, sed etiam perigulum est, nè alios in hoc idem propensiores, in Celus pertrahamus, cum viderint illud posse tam pulchte defendi. Denique in peccarum alios abducimus, efficiendo ut Christus & vita vere Christiana -110

## Dies Dom. X. De Justitia Positiva. 169

contemptui habeantur, quod faciunt, qui mandata Dei irrident; deterrentur homines à virtute, quùm hoc fibi opprobrio verti cernunt, & aliorum in se contemptum inde contrahi. Hic modus reliquos omnes impietare superat: non tantum respectu hominis ipsus qui hujus criminis reus est, in quo Religionis merum contemptum arguit, sed etiam respectu aliorum, cum generaliorem quendam eumque pejorem esfectum hic quam cæteri modi sortiatur; quoniam esfectu thomines non tantum in singulos inobedientiæ actus prorumpant, sed obedientiæ in totum abrenuncient; his variis modis reatum animæ vicini nocendi incurrimus.

 Nimis prolixum effet ea peccata enumerare ad quæ homines alios illiciunt, ut ebrietatem, impuritatem, perduel-

af-

w.

tc-

n-

6.

n-

e-

m i-

n

**C**-

1-

2

S

Seriò considerare quos hujusmodi injuriis affecerunt,

lionem & alia plurima: uniufcujusque autem plurimum refert ut seipsum particulatim excutiat, & seriò secum repetat que mala hujus generis aliis intulit, & gravitatem injuriæ accurate pensitet: Suam erga vicinos innocentiam prædicare quafi neminem injurià affecissent plerique solent. quùm plurimi qui hoc jactant, reliquos omnes injustitià sua erga vicinos suos superant: corpus ejus forsan non mutilarunt, nec bona surripuerunt; atqui corpus tantum theca, & tegumentum hominis est, & bona, hujus quædam appendiculæ; anima homo est, hanc tamen vulnerant & confodiunt nulla poenitentia perciti, sed cum adultera, Pro. 30. 20. atmmare audent quod nullam iniquitatem operati funt, imò gloriantur quasi amicè se erga illos gesserunt, quos in æternam perditionem illexerunt: quemcunque enim in peccatum attraxisti, quantum in te est effecisti, ut æternis hic flammis adjudicetur: quod perfida hæc fit amici proditio, tecum velim

lim ferio expendas, proditorem illum nefariumque vocares, qui amicum per fimulationem amplexus. fecreto vulnere confoderet; at tua hac perfidia tanto scelestior, quanto majoris pretii est anima quam corpus, & quanto atrocior poena est infernum quam mors. At præter sævitiam hujus facti erga pauperem fratrem meminisse etiam oportet quantum tibimetipfi periculum creet, quum hoc peccatum ilhad fit cui væ acerbiffimum Christus denunciavit, Mat. 18. 7. & ver. 6. afferit, Quod quisquis offendiculo fuerit (hoc est, in peccatum pertrahit) uni ex parvis iftis, praftiterit ei ut suspendatur mola afinaria in collo ejus & demergatur in profundo maris. Possis pauperem tuum fratrem in perditionem demergere, at quod in lucta evenit ut qui adverfarium suum dejecit, unà etiam cadat; hoc idem hic eveniat necesse est, tu illum pereuntem comitaberis.

Destere hoc periculum, ut vero sensu atrocitatis arrangements are arr

ftitiæ adversus pretiosam animam proximi tui, assiciaris: seriò tecum reputa in quos tam crudelis suisti; quos ad ebrietatem sollicitàsti, ad perduellionem consilio impulisti; ad scortationem illexisti; ad ram excitasti; quos aut auxiliando aut incitando ad pessimum vitæ institutum extimulasti, aut è contra ab optimo avertisti & deterruisti profanis tuis scommatis, quibus pietatem in genere aut alicujus speciatim strictam vitæ sanctimoniam proscidisti; & deinde tibimetipsi actionem intende, teipsum accusato ranquam Caisum alterum fratricidam, ex animo, & acerbissime desteto hujusmodi reatus, & firmissime tecum statuas nunquam in posterum suturum este te fratri offendiculum, ut yerbis utar Apostoli, Rom. 14.

### Dies Dom. X. De Justitia Positiva. 171

11. Nec hoc fatis est, fructus aliquos pomitentia edas oportet; in omnibus autem injustitia peccatis restitutio necessarius quidam pomitentia fructus

us.

n-

m

me-i-l-t,i-r

Refarcire injuriam.

est; quod hic etiam evenit. Actum unum, aut forsan multos nefandæ injustitiæ adversus animam fratris tui admissiti; hanc tu innocentia tua, jure fuo ad Cœlum fooliafti; conandum est, ut hæc omnia ei restituas, majori diligentia, & fervore in hoc incumbens, ut eum ad pœnitentiam commoveas, quam unquam adhibuisti ut eum ad peccatum pertraheres; nec minorem artem adhibeto, ut eum de periculo vitii sui certum facias quam olim adhibuisti ut de voluptatibus ejus illi fidem faceres ; verbo dicam, methodos istas & media omnia quibus eum olim perdidifti, fac adhibeas ad eum recuperandum, (quafi tui ipfius cuniculos adverfis cuniculis occupares) & in hoc majori diligentia & zelo versare, quod & respectu tuiipsius & illius pernecessarium est. Primò respectu illius, quoniam cum major propenfio & promptitudo ad malum quam bonum humanæ naturæ infita fit, ideo majoris diligentiæ & laboris opus est hoc illi instillare quam illud; præterea hominem supponimus jam vitiis assuetum, quod difficultatem operis non parum augebit. Secundò respectu tuiipsius, si revera prenitens sis, tui esse officii duces, Sancti Pauli ad instar, amplius laborare, & pudore suffunderis, si cum pro Deo negotiaris, nimirum animam ad eum reducere conaris, hoc majori studio non intenderes quam cum rem Satanæ, procurafti. Præterea cum te subit te miseram hanc animam in laqueum prodidisse, aquum est ut tuam hoc diligentiam expergefaciat qua eam possis inde expedire. Hoc sufficiet dixisse de prima parte Justitiz Negativæ relata ad animas fratrum nostrorum.

Negativa Justitia erga corpus.

Refectu vita.

Homicidii

12. Pars fecunda ad eorum corpora refertur, quibus vim aliquam, aut injuriam inferre justitia prohibet. Sunt autem injuriarum corpori allatarum varii gradus, quorum supremus est il-

13. Cædes inferatur aut vi aperta.

cum gladio, aut telo aliquo vita homi-

lud interficere, vitamque eripere, quod expresse

fexto mandato prohibetur, ne occidito.

marii modi. ni alicui eripitur immediate & directe: aut secundo, secretò & perfide, ut David Uria necem intulit, non gladio fuo, sed gladio filiorum Ammonis, 2 Sam. 11. 17. & Jezebel Nabothe ficta accusatione, 1 Reg. 21.13. Ut & plures alii qui homicidii crimen veneno, falsa accusatione, aut alia aliqua arcana ratione admiferunt. Aperta cades, repentini furoris plerunque effectum est; fecreta à variis rebus ortum ducit: oritur enim aliquando ab odio diu intra pectus recondito, aliquando ab avaritia aut ambitione: utilitati aliquis alterius, aut honori obest, ideoque tollendus est; aliquando oritur à fuga dedecoris & opprobrii, fic infantibus suis necem inferunt scorta ne suam prodant impuritatem. At præter directos hos occidendi modos, funt & alii, ut cum perfuafionibus noftris aut illecebris hominem ad illud quo mors acceleratur, eamque hoc accelerari, omnibus in confesso est,

fobrius effugisset, qui hunc inebriavit non est ab homicidio purgandus; aut si ex subito aliquo eoque malo accidenti morte non afficiatur, si tamen ex ebrietate morbum contrahat quem mors tandem sequitur, non video qua ratione à crimine homicidis in conspectu Dei se desendere potest, qui eum ad

impellimus; qui vicinum fuum inebriat, fi præ ebrietate in mortalem aliquam noxam incidat quam

hu-

# Dies Dom. X. De Justitia Positiva. 173

hujusinodi intemperantiam impulit, quanquam legibus humanis immunis sit; hoc utinam illi perpenderent, qui in hoc toti sunt, ut quam plurimos in sceleris hujus communionem pertrahant. Alià adhuc ratione nosmetipsos hoc scelere polluimus, i. e. alios ad hoc incitando & irritando, aut ad eum saltem iræ & vindictæ gradum qui hoc producat: qui enim litem sert inter duos, aut jam satam irriget soveatque, si cædes hinc sequatur, ille sanè sceleris particeps est; quæ quidem consideratio omnes deterrere debet à dissidis inter alios seminandis aut sovendis.

ti-

ririi

il-

14. Quod ad homicidii reatum attinet, quin gravissimum hoc scellus sit Deoque maxime invisum arocitas.

dubitare nemo potest; hoc videre licet in primo qui unquam hujus generis actu admittebatur, cæde nimirum Abelis, cujus sanguis ut Deus Caino affirmat, ex humo inclamabat, Gen. 4. 10. Imò is est hujus sceleris reatus, quòd regionem ubi committitur, macula inficit non nisi homicidæ sanguine eluenda: ut patet Dent. 19. 12, 13. Regio nequit à sanguine purgari nisi sanguine illius qui eum fudit; quanquam itaque aliorum criminum reus impunè evafit, si ad Aram confugerat, huic tamen sceleri voluntario nempe homicidio Afylum non concedebatur; sed ab ipsa ara ad Tribunal reus rapiendus erat; Exo. 21. 14. Etiam ab altari meo rapito eum ad mortem. Hoc etiam ampliùs notatu dignum est, quòd duo ista præcepta, quæ sola Noacho data esse post diluvium S. Scriptura prodit, hoc utraque peccatum respiciunt; legis istius qua esis sanguinis interdicitur, Gen. 9. 4. is scopus unicus est, ut hác ceremonia horrorem homicidii incutiendo hominibus, eos faciliis ab hoc scelere absterreret; lex altera huic peccato poenam constituit. Gen.

9.6.

9. 6. Qui effundit sanguinem hominis, per hominem sanguis illius effunditor: cujus severitatis ratio redditur verbis proxime sequentibus, ad imaginem emin Dei creavit ille hominem: ex quibus verbis siquet non tantum fratri tui injuriam, sed immanem Deo contumeliam & dedecus hoc selere seri; hoc enim Dei imago quam homini impressit, visilatur. Imò quod tetrius adhuc audit, jus & authoritas Dei propria hoc seelere invaditur: unum enim solummodo Deum penes est, de vita hominis pro lubitu decernere; illi soli vitam eripiendi jus competit, qui solus vitam largitus est: at qui hominem interfecit, hanc Dei manibus quasi extorquet potestatem, qua prosana magis & rebellis arrogantia non datur.

15. Pro gravitate peccati gravistimum etiam est supplicium: ut tace-Ejus gravia Supplicia. am horrendos in fæculo futuro sceleris hujus effectus, atroces & celebres huic pœnas irrogari etiam in præsenti patet: sanguis non tantum clamat, fed etiam Deum vindicem inclamat, qui cum vindictæ Deus sit, (hoc enim ipse se titulo infignit) aurem ab hujus clamore nunquam avertet: cujus rei plurima sacræ literæ exempla proferunt : Ahab & Jezebel qui insontem Nabothum occiderunt, vineze cupiditate ducti, ipfi occisi sunt, & sanguinem suum eodem in loco quo illi Nabothi sanguinem effuderant, canes elambebant, uti legere est; sic Absolomus qui fratrem Amnonem occidit, patrato hoc scelere, in aliud, perduellionem nempe adversum Regem & Patrem suum prolapsus, in hoc miser periit. Rachab & Baanah qui Ilbo (hethum interemerunt, morte & iph affecti funt, idque ab eo cujus gratiam tam nefario facinore aucupati sunt. Plurima alia ex sacra historia, plurima ex profana huc possem afferre, cum nullum sit

far-

## Dies Dom. X. De Homicidii panis. 175

fæculum qui hujufmodi exemplis non abundet adeò ut cuivis sui seculi exempla supperant.

16. Notatu quoque dignum est

quam miris & plane stupendis me- Mira ejus thodis Deo visum est hujus sceleris indicia facta.

autores detegere; ad hoc operam fuam sæpe contulerunt etiam bruta animantia: imò propriæ conscientiæ remorsu & horrore agitatus reus ipse sceleris indicium fecit. Frustra itaque impunitatem fibi quærunt homicidæ in tenebris quibus abditi cædem patrant, nequeunt proprias conscientias fugere: hæ sceleris consciæ erunt invitis ipsis, & farpe indices etiam in hoc mundo, aut fi non indices faltem facinoris vindices agent, & cruciatibus tam diris reos torquebunt, quod mors ipía magis eligenda sit: quod plurimis evenisse vidimus, qui admissa cæde tam horrendo animi angore torquerentur, ut fibi mortem consciscere maluerunt, quam vitam inter tam dira supplicia trahere: hi sunt hujus peccati ufitati etiam in hoc mundo effectus, quanto magis tremendi in alio, ubi non est dubitandum quin extrema supplicia summum scelus vindicent : fi enim, ut afferit Servator noster, Matt. 5. 22. igni Gehennæ ille obnoxius fit qui fratrem fuum stultum appellaverit, quibus incendii istius gradibus vindicatum iri atrociorem hanc injuriam cenfebimus?

17. Horum omnium confiderationem horrorem nobis & detestationem hujus peccati ingenerare oportet, nosque valde folicitos efficere nè unquam in

Vigilandum contra minimos gradus bujus peccati.

hoc incidamus; in quem finem omnes occasiones istas quæ nos in laqueum hunc sensim ducunt, fugere oportebit : res multas supra commemoravi quæ todent huic peccato initia dare; contra hac igitur pri-

;-i-

C

S

mò muniendi funt animi nostri, si volumus esse in tuto: si igitur nolles hominem iratus occidere, fac ne irafcaris, huic enim si indulges, immunitatem ab hoc peccato tibi præstare non potes; ira enim ejusmodi infania est, quæ quem semel invasit, impotem sui efficit & temerarium : quùm igitur iram subnascentem senseris, fac mature cogites quò te ductura fit, fi ei fræna laxes: fac igitur contumaci huic passioni fræna statim injicias. Similiter si nolles à malevolentia tua ad homicidium impelli, fac nè quam cogitationem malevolam intra animum recipias: si qua enim hic semel sedem fixerit, vires paulatim colliget, teque sub potestatem suam rediget, & ad horrendum hoc facinus pro lubiru impellet: perfido igitur huic hospiticum primum appropinguaverit, oftia obstruito, nec animum tuum ingredi permittas. Pari ritu fi nolles avaritia, ambitione, aut libidine, aut vitiofa quacunque cupiditate ad hoc peccatum pertrahi, non est unquam permittendum ut earum alicujus in ditionem ac potestatem redigaris; si enim semel dominari coeperint, quòd citò facient, fiquando intra pectus tuum admittantur, dictis tuis non parebunt, sed te in hoc aut aliud facinus præcipitem ferent prout sua interesse visum erit. Pari ritu, si nolles funestorum istorum effectuum que vicini tui ebrietatem confequuntur reatu gravari, fac nè illum in ebrietatem allicias, nec ei te compotorem præbeas; quod ut fugias, fac ipfe ne indulgeas vino, hoc enim fi facis, necessario sequitur ut ebrietatis tibi comites asciscere coneris. Denique si nolles homicidii ab alio perpetrati reus esse, fac alium nè animes ad cædem, nec operam conferas ad augendum diffidium istud & contentionem quæ cædi occasionem præbere potest: cùm enim ignem accendifti, aut fufflafti, quem hic abfumat nescis. Frigidam quantam potes extinguendo.

# Dies Dom. X. De Homicidii remediis. 177

guendo, at nec guttulam olei igni fovendo infunde! Hoc idem te monere decet de aliis hujus peccati caufis hoc in loco prætermiffis, ab his nobis diligenter temperate, unicum est contra hoc peccatum presidium : fi velis igitur ab hoc ingenti peccato immunem te præstare, vias omnes & aditus quibus te aggredia atur obstruito.

18. Quanquatti autem cædes injuriarym omnium quæ corpori vicini interri possint atrocissima sit, sunt tamen & alize admodum graves: ad hanc proxi- jurias mè accedit mutilatio, que vicinum aut

in

ac

m m

n-

m te

ci

1-

ac

m

e-

1-

)-

n

Mutilatio atrox in-

artu corporis, aut illius saltem usu privat. Quòd hac fit gravis injuria & noxa; patet ex judicio Dei de hac re, Exod. 21. 26. ubi à Deo cautum est, quod fi duis fervus ab hero fuo mutilaretur, ei totius vite libertas tanquam membri compensatio concederetur in libertatem dimittito illum, inquit textus, pro ocuto ejus: Imò si parte minàs necessaria corporis mutilaretur, dente nimirum, cujus damnum facillime patimur, hoc tamen ei eodem modo compensano dum erit.

19. At non opus est alia ratione Quod quifque injuriæ hujus gravitatem æstimare, perborrescit. quam proprio cujulvis de hac fibi illata judicio: quam perhorrescit quisque membri alicujus jacturam? adeo ut si quo infortunio aut morbo membrum periclitetur, nihil non aut operæ aut sumptûs hujus tuendi gratia impendit. Quanta igitur iniustitia est, quam isti regille, quod tibi fieri non vis, alteri ne facias, tepugnat; illud alteri inferre quod tam ægre & gravatim ipfe fers?

Atrocior Si autem vir pauper fit, qui vi-Etum fibi labore quærit, eo atrocior juria si paupecenfenda est injuria, quaque ad hori inferatur.

micidium proxime accedit; ut enim monet sapiens, Ecclus, 24. 21. Panperis vita panis est, qui itaque eum boc privat, homicida est. Qui igitur eum victus patandi potentia privat, atque inidoneum ad laborem reddit, non minoris criminis reus est. Lege veteri permittebatur unicuique qui hujusmodi damnum à vicino suo illatum passus erat, magistratum adire, & postulare ut par vicino poena infligetetur, Oculum pro oculo, dentem pro dente, Exod., 21. 24.

Necessitas damni pro viribus restituendi. 26. Et quanquam inutilis ultio Christianis hodiè non permittitur, unumquemque tamen qui injuriam alteri intulit decet quantum in se est damnum resarcire.

Membrum fateor amissum nequit restituere (quod nt obiter moneam cautiores nos reddere oportet, ne quos iis damnis afficiamus que farciri nequeunt) compensare tamen potest malos aliquos damni hujus effectus; si quem hujusmodi infuria ad egestatem & penuriam adegit, pollst, imò debet mopi. victum suppeditare, si aut copia sibi suppetat, aut, fuo extraordinario labore hanc illi subministrare potest: Si enim uniuscujusque officium sit oculorum vicem caco, & pedum claudo, ut Johns loquitur,. præstare, quantò magis corum hoc officium est, hoc illis quos ipfi & cæcos & claudos reddiderunt, munus præstare? Quicunque igitur fratrum suorum aliquem hujufinodi damno affecit, fciat oportet fui effe officii ut hoc ei pro viribus compeniet; quod ni faciat, nova quælibet afflictio, quæ pauperi ex inopia sun accidit, novo crimine & reatu eum die novissimo coram justo judice cumulabit.

21. Sunt etiam alii inferiores gradus injuriarum quæ corpori inferri Vulnera & poffint; quarum duos tantum notabo; plaga etiam vulnera nimirum, & plagas : vulnera injuria.

ue.

ûs

0-

e-

1-

2-:

1-

d ..

t-

d d

è

)

.

C.

C

i

alteri infligere quibus nec vita nec membrum aliquod amittitur, non impossibile est; ex his tamen utrique periculum creatur, quod & de plagis affirmetur. Adde quod præsentem eumque forfan diutius duraturum dolorem utraque pariant; dolor autem temporalium omnium malorum maximum vulgò censetur; nec enim per se tantum malum est, sed ejusmodi malum quod prasentis cujuscunque boni fruitionem impedit: homini enim dolore affecto non sapiunt exquisitæ deliciæ, Si quis hac tanguam leves injurias contemnet, seipsum interroget, quo animo ferret conscindi sibi, & contundi corpus, & difficiles istas curationis methodos quibus hic aliquando opus est, pati? Nemo est, opi nor, qui hac libenter toleraret, cur igitur alteri inferet?

22. Inficias ire nemo poteft, quin hæc magna adversus alios sævitia, Savitia effefit magnæ fuperbiæ & arrogantiæ . Etus superbia effectus: adeo alios contemptui habemus, quod parum referre arbitramur quam dure tractentur; verbera à nobis inflicta tolerare eos æquum ducimus, quum interim nobismetipsis indulgentissimi vel minimum convitium, quo existimatjo nostra minuitur, ferre non possumus, quin ira statim accendimur. Harum injuriarum occasio nes plerumque tam leves funt, quòd nisi interna superbia nos in iracundiam tam proclives redderet quòd ad iram excitandam quævis causa sufficeret, fieri non posset ut hæ nobis bilem moverent. Imò ed usque petulanter sævi funt aliqui, quòd nulla injuria lacessiti pauperi fratri deliberato nocere nondubitant, & recreationis loco habent aliis moleftiam create. Ad hunc modum funt aliqui tyrannica adeò indole, quòd fibi fubjectos crueiando oblectentur, & oblato eos castigandi prætextu gestiunt, & in pænis moderationem non observant: Sunt & aliqui qui alios in pugnam committent ut contentionis spectaculo fruantur: priscorum instar Romanorum, qui pro publico ludo habebant mutua cæde pereuntes homines spectare; nec sanè ab indole Christianorum minus abhorremtis, si ejusmodi spectaculis gaudemus.

hominis dedecet, quòd ei in jumenta sua sevire non permittirur, quantò minus igitur ferenda est, in ejuschem natura participes, & quod amplius est, ejuschem seien eterna conarectes sevitia: Qui aliquam officii sui erga vicinos partem, in re aliqua suprà memorata aut alia quacunque corpori noxia transgrediuntur, injusti sunt, insimo justitia erga vicinos suos gradu, justitià nimirum negativa, quatenus

corpora proximorum respicit, destituti.

24. Nec ad excusationem sufficit dicere, te illatam ab alio injuriam reponendi tantummodò fludio hoc fecisse: fac enim gravi te injurià affectum esse, nequis tamen ultionem injuriam inferenti reponere, quin eum viciffim injurià afficias, qui non ideo statim tibi vassallus aut mancipium factus est quem pro lubitu tractes, quoniam inimieus est; nihilo magis in eum jus dominii tibi competit quopiam te injuria affecit; fi igitur nihil potestatis antea in corpus suum habuisti, nec jam etiam habes ; ideoque non tantum contra charitatem peccas (quod ad damnationem tuam sufficeret) sed etiam contra juffitiam in quolibet actu quo vim infers vicino tuo. Nec cancim adversus hominem. sed etiam Deum injustus es, qui vindictam tanquam peculiarem fui praefti-

nica

ten-

, &

t &

ten-

maede lole

am ion

e-

m

orà n[los

us

a-

1-

m

e-

n

ft

:

-

d

.

1

219 337

prærogativam sibi reservavit: Meum est ulcisci, ego rependam, dicit Dominus, Rom. 12. 19. Qui igitur. proprias ulciscetur injurias, quid aliud quam jus sioc & prærogativam Deo peculiarem invadit, gladium dextræ suæ quasi eripit, acsi posset peritius vibrare? quod Deum est jure suo spoliare simulac contemnere.

### Dies Dominicus XI.

De Justitia qua Vicini Possessiones respicit; de injuriu Uxorem & Bona sua spectantibus. DeOps pressione, Fureq, Debitorum solutione, &c.

Ertia pars Justitiæ Negativæ, circa Possessiones Vicinorum nostrorum verlatur; nequeo clarius explicare quid fit per possessiones intelligendum quam vos ad præceptum decimum remittendo, cujus is scopus est, ut appetitus omnes avaros polfessionum alienarum coerceat. Illic non tantum do mum fuam, fervos & pecora, que omnia uno ponorum aut divitiarum nomine comprehendantur fed speciatim uxorem suam, tanquam possessionum fuarum partem principem recenteri patet. Omigitur officium hoc Justitia Negativa quatenus pol fessiones vicini pro objecto habet explicamus, oportet ut vox non tantum ad bona fue led ad uxorem extendatur.

2. Jus esse speculare quod cuivis marito in Uxorem suam competit omnibus tam liquidò constat, quòd supervacaneum foret hoc argumento aliquo confirmare; ea quà jus hoc invadi maritus quilibet impatientia fert, satis omnibus notum esse hoc arguit; adeò ut neminem injuriam hanc alteri inferentem, latere potest sceleris atrocitas. Uxorem alicujus vitiare & ad alienum lectum allicere pessimum esse sur llud quod in bonis suis surripiendis versatur superans, in consesso est.

Injuriarum maximarum mulitiudinem includit, quæ partim mulieri, partim viro inferintur. Mulieri gravistime hæ injuriæ inferuntur, primò enim hoc in-

justitiam istam erga animam stam continet de qua suprà disserui ranquam omnium atrocissima, cam enim innocentia sua spoliat; & ad vitæ genus borrenda impietate suedatæ, libidinem simul & perfurium complexæ, assuefacit, à quo metuendum est ne unquam recedat; quod si eveniat, sit ei æternæ perdicionis causa. Deinde eam in hoë mundo exitimatione sua spoliat, eamque omnium odio & contemptui exponit, nomenque suum opprobrio & irritani, præterea cam succitate issa, quæ ex mundi yir exposis benevolentia & amicitia oritur privat cujus soco mutuum odium & inimicitiam hoc parit, unde malorum multitudo, tanta quæ numerari nequit quæ omnia vir etiam participet, necesse est.

At praterea, includit multas & atroces

re. injurias viro illatas; primò enim eum re ista
quam pretiotifimam habet, amore nimirum

a fide uxoris ipoliat, eoque in quod jus habet et adeò
neommunicabile, quòd nequit fi cuperet illud in
allum transferre; ideoque hoc fine summa injustitia
nequit

uod

pe-

uòd

fir-

im-

lit :

em,

vi-

effe

dis

ım

lit,

fe-

u-

n-

de

ıâ,

us

r-

it

æ i-

n-

r-

i-

a-

nequit ei ab ullo avelli. Nec hoc tantum, sed etiam si quando hoc ei innotescat, eum acerbissima passione zelotypia exagitat, quæ alios omnes acerbitate sua vincit, hominesque sæpe in cæpta periculosissima præcipitat, cum fit ut Solomon inquit, Prov. 6. 34. Furor hominis. Præterea eum contumeliis istis & contemptioni, quibus, ut visum est iniquo mundo, afficiuntur illi qui hoc patiuntur, exponit, qua minime toleranda à plerisque muriæ pars habetur : quanquam iniquum fane fit eum in dedecus incurrere, ideo tantum quoniam injuria affectus est; nihilominus nifi mundus aliter institui possit, in hoc incidat necesse est, ideoque non parum hinc injurize accedit. Adde quod hoc fortum censendum est primo & maxime naturali sensu vocis hujus: forfan enim adulteri filius in familiam supponatur, & alimoniam & portionem liberorum participaturus, quod nihil aliud quam furtum; primò respectu mariti cui non propositum est alterius filium tollere, nutrire; deinde respectu liberorum, qui in tantum fraudantur quantum filius ille fecum aufert. Oportet igitur ut ille cui incumbit de hac criminis circumstantia poenitentiam agere, fi velit revera poenitere, familie restituat quantum hac ratione ei furripuit.

5. Hæc omnia conjuncta efficient injuriam omnium que homini uli Minimerse interri posfunt atrocissimam; adde, reparanda. quod eò magis acerbam reddit, reparationem non recipit; nist enim in circumstantia fupra dicta non elt reparationi locus ulla in parte hujus peccati. Ideo (quod observaru dignum est) lege Judaorum, quanquam fur restriuto quadruplo quod lege injungebatur absolutus est, adultero vita pro crimine suo pendenda erat: quoniam ut injuria affecto latisfaceret ant damna reftitueret,

impossibile erat, Lev. 20. 10. Quanquam autem adulteri hodie impuniores evadunt, & diu vivunt crimen fuum repetentes, eofque quos injuria affecerunt ridentes, sciant tamen tristem hujus rationem effe aliquando reddendam, idque five refipifcant five non; si divina gratia adjuti resipiscant, tunc fentient hoc scelus vili pretio illis non constare, multis enim anima angoribus, multis conscientia terroribus & anxietatibus constabit illis hoc crimen, & quidem fi tota vita in exercitationibus poenitentialibus ageretur, hoc parum fatis eslet, ut unius hujusmodi actus reatus lacrymis elueretur; heu quam amara tunc dolorum inundatione vita ista expianda est quam in hoc scelere tanquam arte sua ducunt multi nimis! tantum opus hoc est quod omnes hujus criminis rei ad hoc se statim applicare oportet, ne eos ad hoc peragendum tempus deficiat. Nec fibi aduletur quifquam, quafi reatus ex habitu hujus peccati contractus fingulo aliquis poenitentia actu expiare posset; æquet oportet poenitentia crimen: & fi habiruale diuque consuetum crimen erat, talis sit poenitentia oportet; quantie igitur est dementiæ, vitium hoc sectari, idque quod multis e-Venit, non fine fumma molestia, quim sciunt, opfima fi eveniant, id est, fi resipiscant, tam charò eis constiturum esse; fin autem non resipiscant, multo adhuc charius? jus enim ad cœlum, locum puritatis, amittunt, & locum fortiuntur in lacu ignis ubi libidinis flammæ in æternas iltas flammas commutabuntur: Secreto enim licet peccatum hoc aliquis admisit, ita ut cum adultero dixisse potuit, Tob 35. 15. Nullin sculps me vider, certum tamen eft, Deum non potuiffe latere, tenebris licet denfillimis opertum; cum in conspectu sno perinde funt senebre arque ipla lux, Pfal. 39. 12. Hic tamen ille est qui dilerte interminavir se fore horum peccaroem

int

ce-

m

inc

re,

n,

n-

us

ta

là

de.

i

rum judicem, Heb. 13. 4. Adulteros Deus judicabit, faxit Deus ut omnes qui in tam fœdo crimine vitam ducunt, tam tempestive tamque fincere se judicent, ut severum & tremendum Dei judicium evitent.

6. Res altera ad quam negativa hæc justitia quæ vicini possessiona su succini. Bona vicini. debetur extendi debet, bona sua sunt;

quo vocabulo variar rerum species, utpote domus, terra, pecora, pecunia, & id genus, in qua jus ei competit & proprietas, comprehenduntur: his ut vicinum frui permittamus, ei nec noxam inferentes, pec eorum aliquod nobis arripientes, justitia postulat: hac duo distinguo, quoniam esse possint duo diversa hujus injustitiae motiva aut causa, malitia nimirum & avaritia.

7. Vir malitiosus id agit ut vicino suo malum inferat, quanquam nihil inde boni sibi acquirat; hoc ustatum est, malitiosa, ut aliquis alterius, quo cum habeat si-

ut aliquis alterius, quo cum habeat simultates, bona vastet & perdat, quanquam nihil inde fibi acquiri proponat præter voluptatem alterum malo afficiendi; hoc est spirituum infernorum vitium imitari, & ad diaboli ingenium quam proximè accedere, qui laborem omnem & operam ad hoc confert, non ut aliquid boni fibi comparer, fed tantum ut aliis ruinam & exitium afferat : Quam hoc justitie repugnat facile est ex præcepto Dei Judæis dato de bonis inimici inferre; ubi tantum abfuit ut ea vastandi, & perdendi licentia iis concederetur, quòd è contra hac ab illis mala avertere diferte pibebantur, Exed. 23. 4, 5. Si offenderis bovem inimici tui, aut afinem ejus errantem, omnino reducito eum ad illum: si videris asinum oforis tui succumbentem oneri fuo, non abstinebis à deponendo onere illius, omnino deponiso cum eo onas. Unde patet nos hoc ini-

micis debere, mala & damna quæ accidenti aliquo ei impendere videntur avertere, idque si opus sit laborem aliquem in id conferendo: quantum igitur à justitia abhorret eum de industria malo & damno afficere? Quicunque hujus criminis reus est, nè se ducat excusatum dicendo, se spoliis vicini non ditari, nec eorum partem aliquam digitis fuis adhærere: injuria enim è malitia profecta, non minorem injustitiam includit quam quæ ex avaritia, imò majorem arbitror, si principium & fontem undè oritur respicimus; hoc enim odium vicini pejus vitium est quam immoderatus nostri ipsorum amot: quicunque igitur hoc impulsus vicinum suum damno affecit. ad injuriam refarciendam & damni restitutionem faciendam, non minus obligatur, quam fi vicini spoliis se locupletasset.

8. Nec tamen qui ex avaritia injustus

Injustitia est, suum crimen leve ducat, quoniam

avara. aliud est à quo respectu saltem aliquo su-

peratur: Suum enim varias alias ob rationes possit nihilominus propendere, quarum unam afferam; qui propter cupiditatem lucri iniquus est, videtur plures peccati hujus actus admiffusus, quam qui propter malitiam; fieri enim nequit ut huic tot fint malitiæ suæ objecta quot alteri avaritia. Nemo est cui adeò invisum sit totum genus humanum ut omnes odio habeat: avaro autem tot funt vitii fui objecta, quot funt in mundo res alicujus pretii. Comparationem autem hanc ulterius protrahere nolo, ambo proculdubio magna funt & atrocia peccata, quod fatis fit ad eorum nobis detestationem ingenerandam. Pergam igitur ad varias avaræ hujus injustitiæ species, quas omnes fateor uno furti aut latrocinii vocabulo complecti licet; in hoc enim revera ex omnes consentiunt; methodi tamen gratia eas in tres classes distinguere non

la-

tur

ino le fe

tare:

ju-

10-

tur

ın-

Te-

io-

vi-

tus

am fu-

ra-

uni-

Tu-

uit

a-

ge-

ido ul-

na

10-

ad fa-

ai

it;

ere

non erit ablurdum, nimirum oppressionem, furtum & fraudem.

9. Per oppressionem intelligo apertam & violentam possessionem alienarum oc- Oppressio. cupationem, & latrocinii hujus propatulam & audacem affertionem. Hujus efficiendi varia funt instrumenta, primò potentia, qua Nationes plurimæ & Principes juribus fuis, & privati hæreditatibus suis exuti sunt : aliquando lex, qui vicini sui terras aut bona concupiscit, jus ad illa fibi competere fingit, statimque justitià donis & largitionibus corrupta, aut autoritate & potentia oppressa, causam obtinet; magna hæc oppressio elt, & pessimi generis, legem qua ad hoc ferebatur, ut jura hominum tueretur & defenderet, in corum perniciem convertere; & gravi quidem se reatu implicant, & qui sententiam procuravit & qui tulit; imò & caufidicus qui ejulmodi caulam agit, hic enim operam fuam ad oppressionem confert. Sont denique aliquando necessitates oppressi oppressionis instrumenta, quod in expilatione evenit & rapaci ufura; v. c. vir quidam pecuniæ inopia laborat, hoc expilatori pauperem milerè expilandi occasionem præbet; quod & pauper patiatur necesse est, quò necessitatibus suis subveniatur; hoc etiam pauperibus clientibus ceu usufructuariis evenit, ut cim alias fibi confulere nequeunt, ab avaris patronis ceu Dominis expilentur; & plus folvere cogantur quam justam rei locatæ pretinim; hæc omnia, ut& plurima alia nihil aliud funt, nifi diverfæ methodi hoc unum peccatum oppressionis committendis quæ eò atrocior est, quò afflictior ille est qui opprimitur, idoque oppressio Viduz & Orphani in Sacris Literis sceleris hujus fastigium censetur,

Supplicium huic bile est, eique gravissimas pœnas denunciavit, prout varis Scriptura locis legamus. Eze.18.

12. Qui pauperem & egentem opprimit & rapinas rapit, omnino afficietur morte, cadis ipfius cansa in ipfo erit : que eadem sententia ver. 18. denuò repetitur. Deus quidem toties expressis verbis egentis & oppressi patrocinium in se suscepit, quòd eos defendere & tueri obligari videtur, fi velit honori fuo consulere. Psalmo itaque 19. Deus palam & solenni more profitetur se eorum vindicem futurum esse. ver. 6. A vastatione pauperum afflictorum, ab exclamatione egentium jam exsurgam dicit Jehova: locabo in falute illum. Præclare igitur monet Sole, mon, Prov. 22. 22. Ne diripias tenuem, eo quod tenuis fit, neque conteras pauperem in porta: nam febovab agit causam eorum & rapiet rapientium eos animam. Parum ut videtur fructus, ex isto spolio quod Dei in illos iram excitat, tandem percepturi funt.

Fintum est, cujus duo genera sunt; unum in deduplex. bitis detinendis, alterum in rebus alienis

cup furripiendis confiltit.

Debita non folvere, five ea mutuando, five volunfolverdo. tario aliquo promifio contraximus :
pari enim jure debentur, five hoc, five
illo nomine contracta; horum igitur alterutra detinere furtum est, cum sit à vicino illud detinere,
quod fuum est. Debita autem mutuando contracta
non solvere, major injuria est, hic enim vicino aufartur quod semel actu possedit (sive hoc pecunia
sit, sive quid aliud) euraque consequenter ad pejorem rerum statum redigo, quam quo antea suit.

# Dies Dom. XI. De Debitis folvendis. 985

Ingens hac & tamen frequens injuria eft; non minori hodie fiducia debita fua exigentem, quam ftipem rogantem rejiciunt homines; imo læpe alimin offendit, qui sua repetit. Imò dum operam & tempus debitis confectandis impendere creditor cogitur. nova injuria afficitur : Tempus enim perdit & ab aliis negotiis avocatur; & fic hac ratione etram damnum patitur. Hæc tanta injustitia est quod nescio qua fronte homines possessionem allam suam vocare audent, dum aliena detinent; quicunque obaratus est, fui esse officii ducat se suis omnibus potius exuere, nudumque ad divinam providentiam confugere quam fie nidum fuum vicini fui plumis ornare. Et fane utilius hoc effet, non rantum respectit divinæ benedictionis, qua justiciam, & maledictionis que injustitiam comitatur; sed etiam respecto prudentiæ mundanæ: qui enim debitorum folucionem differt, ea tandem solvere lege cogetur, idque difficilioribus conditionibus quam fi fponte folviffet. majori nempe cum fumptu, & tanto cum nominis fui detrimento, quòd maximis posteà necessitatibus urgentibus mutuando subvenire non poterit. Utautem injustitiæ hujus reatum certò quis effugiat. oportet, nè plus unquam mutuo sumat, quam quod ad solvendum sibi facultas supperat, mis ab aliquo mutuetur, qui inopiæ suæ conscius, rem creditant perdere fi opus est paratus fit : peccatum enim hoc alioquin in ipfo mutuandi momento committit : illud enim vicino suo aufert facto solvendi promisso. cum fibi confcius fit, se solvendo non este, quod fanè manifeltum turtum eft.

debita, etiam ea pro quibus se sponfores præbuerunt, solvere tenentur; si modò principalis aut nequit aut nolit; spondendo enim suum debi-

Et ea debita pro quibus stipulati sumus.

tum

10

ni e,

67

-

s

o

tum effectt, & creditori id solvere jure obligatur, qui supponendus est mutuasse sponsionis siducia, ideoque planè decipitur & fraudatur ab eo, nisi ei satisfieri sponsor curet. Si durum videatur pro eo solvere ex quo nisili unquam commodi percepisti, fateborsic ut justa hoc sit cavendi occasio, nè ejusmodi se spensionibus quis obliget, non autem ut earum violationem hoc excuset.

2 Quod ad aliud debitorum genus, Quod pro- que quis voluntario promifio suo conmifimus. traxit, nequeunt hac fine magna in-

justitià detineri: in hac enim ille cui promittitur jus habet, nec jam refert, quâ ratione hoc ius ei accrevit. Videmus igitur Davidem dum Virum justum describit hoc inter alia recensere. Plat. 15.4. quòd promissa sua servet & juratus in damnum licet sum non mutet; nec fane eum facrum montem, five hoc Ecclefia fignificetur, five Colum, ascendere licet, qui hanc justitize speciem stri-Etè non colat. Ad hoc genus debitorum revocari potest fervi stipendium, & operariorum merces, quæ detinere immane scelus ett, horumque qui hac injuria afficiuntur querele ascendunt usque ad Deum: Ecce merces operariorum qui messuerunt regiones vetras, per vos interversa, clamat: & vociferationes corum qui messurunt in aures Domini Sabaoth introierunt, Jac. 5. 4. Et Deut. 24. 14, 15. exprefsum de hac re præceptum occurrit. Ne fraudem facito mercenario, pauperi & egeno, & fratribus tuis; aut e peregrinis apud te, qui est in terra tua intra portas tuas. Die suo dato mercedem ejus, neque otcumbito super eam Sol: nam pauper est, quare ad eam ipse attollit animum suum: ut non invocet contra te Jebovam, & sit in te peccatum. Hoc unum est ex sonoris istis & clamantibus peccatis quæ clamare non desinunt, donec ultionem à Deo impetraverint :

ır,

iâ,

ei

eo ti, om

5,

I-

n l.

3

verint; quanquam itaque justitià erga pauperem tuum fratrem vacas, misericordià tamen erga teipsum commotus ne attrahas in teipsum pænas er injuriam interendo.

### Dies Dominicus XII.

De Furto; de fraude in re Fidei commissa, in-Commercio; de Restitutione, &c.

Sect.r. Ltera species furti consistit, in subripiendo vicino illud suffurari.

quod fiat vel violente & aperte, vel clam & aftuté. Prius corum est qui in via latrocinantur aut domos diripiunt & vi auferunt bona vicini sui: posterius furum est qui bona vicini clam eum auferunt. Uter horum pejor fit non contendam, sufficit utramque injustitiz speciem ejusmodi esse que homines Deo. invisos, humanæ societati infestos reddat; & reos maximis malis etiam in hoc mundo, mors enim furto fupplicium constituitur, exponat; & pauci sunt his criminibus diu affueti, qui non hanc tandem sceleris mercedem referunt; nec sanè dubitandum est. quin extremæ dementiæ sit, si quis speret se semper impune furtum admissurum; oportet enim ut eorum omnium quos injuria hac affecit, quorumque ingenia ut eum detegant, damna sua acuent, industriam & solertiam eludat; imò quòd infinitò amplius eft, oportet ut Dei justitiam, qua hos homines

mines usque ad exitium, etiam in hoc mundo persequitur, quod furtorum aftutiffimorum detectiones extraordinaria testantur, eludar. Si tamén ab ultione temporali se posset defendere, nihil equident nisi resipiscentia & vitæ emendatio eum à vindicta futura tutari potest. Si hæc pericula perpendantur, apparebit furem damnofillimam negotiationem instituere, surripit enim vicino pecuniam aut pecora, horamque mercedem, vitam aut animam fuam, forfan utramque rependit; si autem mundus totus vile mim:s pretium fit pro una anima, quod ille qui ant marum valorem optime tenult, quoniam eas ipfe redemit, afferit, Mar. 8. 36. quanta dementia eft has nugis Jevissimis permutare? Quod multi faciunt, qui eò usque se furto affuefecerunt, quòd nequeunt manus à re levissima, vilissima abstincte: Sub hoc capite reduci possum bonorum surreptorum receptores; five ii funt qui ea recipiunt tanquam furti conscii, seu qui ea emunt cam sciant aut faltem credant furto esse ablata; hujus multi qui à furto abhorrere præ se ferunt rei sunt, si modo posfint rem viliori pretio duam quo vulgo solet emere. His etiam accenseri politint, qui bona vicini, qua casu inveniunt, celant; hæc enim quicunque non restituit si proprietarium aut noverit aut investigare poterit, nihil aliud quam furtum perpetrat. Definet enim à vicino illud quod jure strum est; nec fane charitari repugnat affirmare, quod qui hoc facit craffiorem fürti speciem, nifi plus hinc periculi à lege metueret, perpetraret.

Frans. Tertia species injustitize est Frans, cujus tot diverse species este possint, quot sunt commercii & contractuum inter homines

occasiones.

2. Has omnes recenfere impossibile est, puto tamen posse ad duo fraudum genera revocari; nempe quæ es ti-

m

ta

r,

a, rle

le it

quæ in rebus fidei commissis, quæque in commercio & contractu consistunt; nili quòd huc reduci nequit fraus quæ ludo committitur, quam non minus damnandam censeo quàm reliquas duas.

3. Qui fidem fallit in re fibi commissa, atrocis injustitiz, ejusque perfidia plenissima reus est, cum hoc fidei commissa.

sit duo scelera maxime nefanda, fraudem nimirum, & promitionum violationem conjungere: quandocunque enim res fidei committitur, promissum aut implicatur, aut exprimitur; rem enim fidei commissam accipere, per se includit promissum fidelitatis. Fides fallitur aut vivis, aut mortuis fervanda. Vivis, diversis modis pro diverfitate rerum fidei commisfarum; aliquando res omnes in genere fidei alicujus committuntur, ut cum Potipharus quicquid suum erat Josepho commist, Gen. 39. 4. ut cum curatoribus minorum natu bona committuntur; ut & aliquando res omnes difpensatoribus: aliquando restricta magis & limitata fides est, ut cum quis alteri permittit pro se negotiari aut contrahere in re aliqua particulari; aut cum res quædam alicui committatur pro arbitrio suo dispensanda & administranda; sic usu venit, ut pars una bonorum heri huic, pars altera illi fervo mandetur: quicunque in his & similibus fidelem operam fidei commissori non præstet, perinde ac si fua res ageretur, quin aut negligenter perdit aut prodige absumit, aut in suum usum convertit res fidei suæ commissas, immanis hujus peccati nempe fidem fallendi reus est erga vivos. Pari ritu qui cum fibi mortui testamentum mandetur, ex animo mortui non agat, sed se ipsum rebus aliis legatis locupleter, hujus peccati erga mortuos reus est, quod ideo atrocius est quoniam mortui fraudi huic occurrere, aut remedium adhibere, quod vivi possunt, nequeunt. Hoc nihil aliud est quam sepulchra diripere, à quo furti genere adeò abhorrent homines. ut nemo nisi furum impudentissimus hoc audeat. Utraque autem hæc fraudum genera magis nefaria adhuc audiunt, cum vel ad Deum immediate aut pauperem spectant, hoc est cum res fidei commissa vel cultui divino, vel charitati consecrantur. Hoc enim fraudem & perfidiam facrilegio cumulat, fidemque fallentem execrationibus istis subjiciet. quos qui præsentes lucri gratia subire non recusat, contractum non minus imò magis dampolum init quam Gehazi, 2 Reg. 5. 27. qui ut vestes Naamanis obtineret, etiam lepram (uam contraxit.

4. Fraudis species altera in commercio & contractibus versatur, in In Commercies. quibus fraudi locus est & in em-

ptore & venditore. Fraus venditoris vulgo in mercis vitia celando, aut ei charum nimis pretium imponendo, confistit.

celandis vitiis mercis fua.

5. Rei vendendæ vitia celandi Venditoris in modi vulgares hi funt; aut primò negando eam hoc vitio laborare, imò forsan propter virtutem oppositam laudando; quod sanè directè menti-

ri est; & nihil aliud, quam fraudem mendacio augere; cui etiam perjurii scelus accedit, si mendacium illud quod sæpe nimis solet, juramento confirmetur: Heu quantus hic peccatorum cumulus! quantus sanè sufficit ad deprimendam miseram animam usque in perniciem. Hoc tamen omne audent scelesti, tantum ut paululum pecuniæ vicino suo extorqueant, idque aliquando tam parum, ut mirandum sit quenquam qui sibi esse animam senserit, eam tam milero, tam vili pretio posse æstimare. Secundo artem adhibendo ut res pulchra videatur, ejufq; vitia tegantur; quod nihil aliud est quam mendacium

## Dies D.XII. De Fraude in Commerciis. 195

cium agere, quanquam non dicere, quod eódem redit, & propolitum fraudandi &fallandi,non minus quam impudentissimum perjurium in se continet. Tertiò licitatorem imperitum deligendo. Ars hæc ut opinor nimis negotiatoribus familiaris, qui merces vitiofas peritis nolunt oftendere, fed iis tantum quibus propter imperitiam vitia non cernuntur; quod idem planè fraudis genus est cum priori, eódem enim tendit, emptoribus nimirum imponere; nec multum refert, an hoc arte mea, an imperitia sua efficiam : hoc certum est, quòd qui juste agit, emptori id quod empturus fit notum facere debet; fi autem præ imperitia discernere nequit, imò si mercis vitium actu non deprehendat, hoc ei monstrare obligatur, eum aliter pecunia emungit pro eo quod non habet: supponit enim virtutem istam rei emptæ inesse, quam tu probe nosti abesse; possis igitur pari jure pecuniam ab illo accipere pro bonis alienis, quas optime nosti te non posse in manus suas tradere; hoc tamen fraudis esse nemo ut opinor inficias ibit. Ad hoe caput vitia mercis celandi reduci potest fraus ista quæ in lancibus falsis & mensuris falsis consistit: hoc enim vitium in quantitate, ut illud vitium in qualitate mercis, emptorem celat; hoc etiam est eum pecunia emungere pro eo quod non accepit; hoc fraudis genus speciatim designatur à Solomone, Pro. 11. 1. & hac ei nota affigitur, quòd sit Domino abominationi.

S

ò

ò

n

i-

1-

i-

r-

: !

i-

nt

10

i-

t,

e-

q;

a-

m

6. Secunda pars fraudis in venditore confistit in nimio æstimando Mercem nimercem; quanquam enim mercem mio taxando. fuco non obduxit, aut vitia ejus non

celavit, & confequenter juste hoc respectu egit, si tamen eam charo nimis taxat, emptorem fraudat; id charum nimis appello quod rei intrinsecum valorem superat, adjuncto modo lucro, quod nego-

0 2

tiatoribus omnibus in rerum venditione concedi Supponitur. Quicquid hoc lucrum excedit, aliquo ex his modis obtineri probabile est; aut primò emptoris ignorantia in rei pretio, in tuum commodum abutendo, quod perinde est ac si in rei qualitate ei imposuisses, hoc tamen suprà demonstratum est fraudem esse: aut secundo ex alterius necessitate lucrum tuum captando; sentis aliquem præsenti & magna rei indigentia premi; hac ei imponendi occasione oblatà gaudes, hoc est hominem expilare & opprimere; de quo peccato suprà disserui: certum enim est nihil posse rei pretium augere. nisi aut tibi ipsi chariùs constitit, aut in se solito præstantior sit; fratris autem tui indigentia neutrum horum efficit; sua nuditas non efficit ut tibi chariùs constent vestes, quas illi vendis, aut ut in se meliores fint. Eos itaque propterea chariùs æstimare, negotiandi rationem commutare est, fratrisque necessitates & egestates vendere, quæ sanè ars illicita est. Aut tertiò imprudentià emptoris in tuum commodum abutendo; rem aliquam forsan emptor affectat, sic ut affectus æstu ratio abripiatur, & quovis licet pretio hanc fibi emendam statuat; fi hoc intellecto rei pretium auges, eum stultitiam fuam emere cogis, quá nihil unquam cariùs emitur ; certum est nihil intrinseco rei valori ex affectu suo accedere, non magis quam antea ex necessitate sua; nihil'itaque hinc debere pretio accedere. Qui itaque velit juste agere in merce vendenda, non debet occafiones omnes fraudandi quas emptoris imprudentia præbeat captare, sed seriò considerare quanti res valet, & quanti fit alteri venditurus, qui non eslet adeò fraudi opportunus, & consequenter rem ei majori pretio non indicare.

Frans in Emptore. funt plerunque tot fraudis

## Dies D. XII. De Fraude in Commercia. 197

opportunitates; fieri tamen potest, ut quis mercem vendat cujus valorem non probè tenet; nec tunc magis licebit emptori ignorantià venditoris abuti, quàm licebat antea venditori emptoris; quod autem sepissime accidit, est, necessitate aliquando venditorem perinde ac emptorem premì: cogit aliquem interdum necessitas ut mercem statim vendat, nec expectet dum pretio majori vendat; si hanc occasionem emptor arripiet quò mercem viliori pretio, quàm quo decet, emat, necessitati fratris insidiatus, ejussem vitti reus est, cujus ut suprà demonstratum est, venditor erat.

8. In toto hoc commercii negotio tot funt fraudis opportunitates, quòd se quemque constanti proposito, imò amore ju-

stitiæ communire oportet, nè in

0

n

1-

1-

n

n

0

1-

oi

1-

le

i-

m

or

m

1;

10

â;

le

a-

ia

a-

eò

ri

on

lis

p-

Multa sunt quæ ad fraudem impellent in negotiando.

tentationem incidat. Ut enim verbis utar sapientis, Eccl. 27. 2. Ut clavis haret inter commissuras lapidum, sic peccatum inter venditorem & emptorem. Fraus adeò commerciis oninibus intexitur, ipsisque principiis, & sundamentis artis cujusvis immiscerur, quòd ad fraudem eodem tempore quo ad artem Tyrones instituuntur, quasi professionis sue pars hace esset; ita ut hodie in arte sua peregrinus dicitur, qui fraudare nescit; quíque ad fraudes omnes optimè instruitur, sibi gratulatur & applaudit, imò forsar gloriatur apud alios quòd vicinum suum egregiè decepit.

Quam pudendum hoc est nos Christianos, quibus pertectiora præcepta charitatis præscribuntur à Domino nostro, tam procul ab eorum observatione recedere, quòd communes justitiæ regulas, quas ipsa natura dictat, dedisceremus! nullæ enim ut opinor sunt injustitiæ species erga possessiones vicini nostri hic notatæ, quas pro injustitiá non haberet sobrius

O 3

gen-

gentilis; quod igitur Sanctus Paulus Judzos monuit, Quod nomen Dei inter Gemes blasphemabatur propter repugnantiam que inter eorum vitam & leges cernebatur; hoc idem Christianos monere hodie licet, nomen Christi blasphemari inter Turcas & Paganos propter flagitiosas & infames vitas eorum qui se Christianos appellant; & speciatim propter hoc injustitiae peccatum: proh pudor! professionem nostram ab his convitiis tandem vindicemus, hec scelera derelinquendo; quod apud nos efficere, hec unica consideratio valere debet.

Non est fraus ad divitias congerendas accommodata.

9. Nec tamen aliæ desunt, inter quas una est ejusmodi qua virum quemcunque mundo licet addictissimum persuadere valeat; nimirum has fraudis artes

ad eum locupletandum non conducere: arcana quædam maledictio fraude partis adhæret, quæ cancri instar lucrum omne quod à fraude proventurum expectabatur exedit; nec hoc ullus dubitat, qui facris literis fidem habet: in his enim Textus in hunc sensum ubique occurrunt. Qui opprimit tenuem ut amplificet rem suam, tandem ad egestatem deveniet. Prov. 22. 16. & Hab. 2. 6, 7. Ve multiplicanti non Suum (quousque tandem) & numerose aggreganti penes se densissimum lutum: Annon repente consurgent, qui mordeant te, & expergifcentur divexaturi te, & eris continenti conculcationi eis? Hoc plerumque fatum eos manet, qui alios expilant & diripiunt, ipfi in alios tandem incidunt, à quibus pari ritu spoliantur! Locus est apud Prophetam Zachariam, cap. 5. præclarissimus, ubi per volumen volans significatur execratio quæ procedit contra hoc peccatum, ver. 4. Hanc profero, dictum Jehova exercituum, ut invadat domum furis & domum jurantis per nomen meum falso, commoranque in domo ejus confumat eam,

## Dies D.XII. De Fraude in Commerciis. 199

eam, & ligna ejus, ac lapides ejus. Ubi videtis furtum & perjurium ese duo scelera contra quæ execratio hæc dirigitur; quæ duo conjuncta in omni fraude reperias; hujus execrationis natura est, domum consumere, & funditus delere bona omnia illius qui alterutrius criminis reus est. Ad hunc modum dum expilare, & diripere vicini bona, & domum cupis, ignem & ligna congeris quibus tuam incendas. Minarum harum effectus sæpissimè cernimus in adversis istis casibus, quæ bona malè parta plerunque insectantur, quod cum aliorum res agitur unusquisque observare solet: quisquis enim vicini sui bona diminui & dilabi cernit, statim reminiscitur hoc fraude aut oppressione partum fuisse; stupidi tamen adeò sumus, & lucri cupidine excæcati, quòd qui hoc in aliis observavit, ad seipsum applicare non folet; ideoque nihilo minus avarus aut iniquus est, quanquam tam severe in aliis puniri hæc crimina videat.

10. Heu tamen! si tibi præstare posses malè parta bona, sic ut au- Animam in ferri non possent; si tamen remi- eternum perdit.

nisceris quantò tibi constitura sint in mundo futuro, non est cur de spoliis his glorieris. Tu te astutum ducis quòd fratrem tuum circumvenisti, cum equidem interim alius est qui te circumveniat, & eo te fraudet quod iniquum tuum lucrum millies pretio superat, anima nimirum: Diabolus hic agit, ut folent piscatores, qui magnam piscem capere velit, hamo pisciculum minorem induit, quem magna pisces ut voret accedens ipsa capitur: fic tu dum fratrem pauperem voraturus inhias, immani isti helluoni nempe Diabolo prædæ factus es. Heu quam miserum hoc tibi calamitatis levamen apud inferos erit, quòd hic divitias in terris reliquisti, cum te interim illic deficiet, quod men-

dicissimo hie suppetit, nempe guttula aqua ad refrigerandam linguam tuam! Hoc perpende, & in posterum tecum statue operam omnem & diligentiam quam ad alios fraudandos adhibuisti, in hoc te esse collaturum, ut teipsum in tuto colloces à fraudibus magni issus veteratoris diaboli.

Restitutionis
necessitas.

11. Quod ut efficias, omnino opus
est ut ablata, omnibus quas injuria
affecisti, restituas: quamdiu enim lucri aliquid injusti tecum detines, hoc

veluti arra est, qua jus plenum ad animam tuam in Diabolum transfertur. At forfan objici potest, locum aliquando restitutioni non dari; injurià affectus jamdudum mortuus est: hoc dato, hæredibus fuis in quos jus suum transtulit restituendum est. At forfan ulterius objici potest, aliquem diu jam vitam egisse in hoc peccato, & consequenter plurimos injuria affecisse qui jam è memoria sua elapsi sunt, & alios quos jam invenire non potest; si res ita se habeat, huic confulo, primo ut eos omnes ad memoriam fuam revocare, & invenire, quos unquam injurià affecit, sedulò adnitatur. Secundò si magnà diligentia adhibita hoc impossibile sit, siat restitutio in pauperes: & quò integra fiat & non dimidiata, diligenter inquirat in lucrum injustum ufque ad minimum scrupulum: hoc si accurate fieri nequit. quod fane iis accidat necesse est qui fraudis actus multiplicarunt, saltem generalem aliquam sibi regulam constituat ad quam restitutionis mensuras exigat; exempli gratia, negotiator scire nequit, quantum fraude sua lucri sect in singulis mercibus quas minutatim distraxit, possit tamen conjectura affequi an cariùs æquo vendidit usque ad valorem tertiæ aut quartæ partis mercium suarum, quod cum invenerit, tantum ex bonis suis que negotiando acquisivit fac restituat : oportet autem uni m uemque

### Dies Dom. XII. De Falsts rumoribus. 201

que hac in re cum bona fide agere, tanquam in conspectu Dei, nec ex oblivione sua occasionem arripiat restitutionem suam decurtandi, sed in excessu
potius errans, nimium potius restituat quam parum: si nimium forsan restituat, non est cur queratur nimio sibi constare expiationis sacrificium, nec
sane queretur si ardenter cupiat expiationem. Plurima alia difficultates de re restitutionis possint occurrere, qua quoniam pravideri non possunt, de his
particulatim sic agere non possum; at ideo magis ab
hoc vitio injustitia abhorrere debent homines, quo
magis difficile si non impossibile videtur, restitutionem sacere: eóque magis solicitos esse ut vitium illud quod hujus injustitiae radix est, nimirum avaritiam, extirpent.

### Dies Dominicus XIII.

De falsis Rumoribus, Falso testimonio, Calumniis, Susurris; de Irrisione propter Instruitates, Calamitates, Peccata, &c. De Justitià Positivà, de Veritate. De Mendacio. De Invidià, & Detractione. De Gratitudine, &c.

Sect. I. Clarta species juftitiæ negativæ Fama Vicini. circa existimationem vicini versatur, quam violare aut minuere fastis rumoribus non licet. Fassorum rumorum duo genera sunt. Prius, cùm quis aliquid de vicino suo affirmat quod fassum este pro comperto habet: posterius, cùm levem aliquam rei affirmatæ suspicionem, aut opinionem imbibit, eásque tam incerto subnixas argumento,

n

mento, quòd non minùs probabiliter falsa quàm vera res esse potest; in quibus casibus magno se reatu involvit, qui quiddam de vicino affirmat. Quod in priori casu nemo dubitabit, unusquisque enim agnoscit summæ improbitatis esse, mendacio conficto alterum defamare; nec fanè ratio ulla est, cur posterior species narrationum reatu vacet : qui enim rem incertam pro certa narrat, mendax est; fin autem non pro certa, fed tantum probabili, quanquam non mendacii, injustitiæ tamen reus est; vicini enim sui famam lædit; homines enim tam proclives funt ad fidem adhibendam malo de aliquo affirmato, quòd levissima suspicio si semel evulgatur, ad hoc sufficiet. At horrendæ meherclè injustitiæ est propter levem quamlibet suspicionem, aut inanem conjecturam vicinum nostrum tanto malo quantum in nobis est exponere; præcipuè si consideretur suspiciones hujusmodi ab animo malevolo, morofo, & ad carpendum propenso potius nasci, quam à vero aliquo vitio in homine de quo suspicio oritur.

Falfum Testidi methodus non eadem; aliquando nuda & aperta, aliquando astruta &

fecretà res peragitur: apertam vocò, quæ vel in falso testimonio ferendo coram tribunalibus justitiæ consistit; hoc autem hominem, non tantum existimationem suam violando, sed multiplici alia ratione lædit; hoc enim eum supplicio crimini quod ei intenditur à lege constituto tracit; & pro natura criminis allegati majori eum atti minori damno afficit: si autem crimen ei intendatur atrocissima naturæ, hoc etiam usque ad vitam pertingat, quod Nabotho accidit, 1 Reg. 21. Quam grave & atrox hoc peccatum sit respectu & homicidii, & perjurii, possis ex iis discere quæ de istis peccatis suprà disserui; sic de eo agendum est tantum qua existimationem

in

gto

e-

m

m

ui

d

t.

i-

JMI

onem vicini spectat, cui sanè nequit acerbius vulnus insigi, quàm cum vir criminis gravissimi insimule-tur, idque publicè & testimonio consirmati; vulnus sanè vix medicabile, quamcunque licèt postea curam adhibeat accusator ut eum purget à crimine: qui-cunque igitur hujus reus est, nesarium scelus contra vicinum admist; hoc est quod expresse prohibetur in Nono Præcepto, quodque sanctione divina eadem pæna in delatore puniendum erat, cui salso testimonio delatum subjicere voluit, Dent. 19. 16.

3. Est & alia methodus qua fassi rumores seruntur, nempe propatula, & frequenti narratione sicti criminis, quanquam non coram magistratu ut antea.

coram tamen quibuscunque obviis, issque præcipuè qui calumniam dissipare aptiores videntur. Hujusmodi narrationibus acerbæ contumeliæ, & convitia admisceri solent; calumniatorum enim familiaris ars est, eos quos defamant convitiis proscindere, ut criminationis acerbitate auditorum mentibus penitiùs omnia imprimantur : gravis hæc injuria est, five convitia, sive calumniam consideres, utrumque enim coelo excludit, sic Pfal. 15. in quo vir integer describitur qui cœlum hæreditabit, hæc inter virtutes suas non minima recensetur, ver. 3. Quod non obtrectat lingua sua proximum suum. Et quod attinet ad convitia, hæc variis in locis inter opera carnis, quæ homines hic ab Ecclesia, eos excommunicationi subjiciendo, abscindunt, ut videre est, I Cor. 15. 11. & à Regno Dei excludunt in posterum, 1 Cor. 6. 10. Apostolus recenset.

4. Methodus altera clandestina magis falsos rumores disseminandi ea est, qua Susurrator insistit; qui passim vagatur calumnias in aurem clam insusurrans, non quò mi-

pus, sed quò magis publicæ fiant : hâc enim arte quâ

calumniæ tanquam fecreta aliis committuntur, faciliùs fidem inveniunt, & latiùs disseminantur : Qui enim fabulam hanc tanquam fecretum ab uno accepit, alteri impertit ut ejus fecreti participatione gratram ineat; & sic fabula per ora volitat, donec per totum oppidum se diffudit. Hac species calumniatorum reliquis omnibus periculofior est: hic enim nebula fe obducit, & cunctis authorem tacere injungit: Ideoque cum in publicis criminationibus delato se purgandi, & delatorem detegendi occasio aliqua detur, 'hic nil tale potest evenire; inopinanti enim nec dum discernente delato serpit calumnia, tanquam arcanum virus, & effecta immedicabilia producit. Peccatum hoc susurrandi inter ingentia illa crimina que reprobe mentis effecta funt à Sancto Paulo recenferur, Rom. 1. 29. Est quidem vulnerum omnium, quæ lingua gladius ifte infligit, maximè immedicabile; pernicies & pestis societatis humanæ, nec tantum privatos homines famá suá & existimatione spoliat, sed etiam totas familias, imò sepè publicas focietates pace fua; quot ruinas, quot diffentiones peperit hoc unum peccatum? Solomonis observatio est, Prov. 16.28. Susurro dividit optimos amicos. Et quidem de linguis huic vitio operam dantibus affirmare licet cum Sancto Jacobo, cap. 3. 6. quod inflammata sunt à Gebennâ.

Varii bujus est, quod ab inferioribus gradibus, qui huc ducunt, sedulo abstinendum est: hi multi sunt, quorum primus est aurem admovere iis qui calumnias circumferunt, essque fovere: qui enim hujusimodi viros excipiunt & fovent, ad peccatum hoc eos stimulant: ut enim est in omnium ore, si receptores non essent, fur non esset; sic si non essent qui falsis rumoribus auscultarent, nec etiam essent qui eos dissipatores auscultarent, nec etiam essent qui eos dissipatores auscultarent, nec etiam essent qui eos dissipatores auscultarent, nec etiam essent qui essent qui essent qui en essent qui essent qui

parent.

parent. Secundus gradus est, facilem nimis fidem rumigerulis præbere: Sic enim finem fuam hi partim affequentur; cupiunt enim hoc efficere, ut hic. aut ille male apud omnes audiat : quod ut efficiant. conantur, ut primò malè audiat apud particulares quosdam homines. Si igitur te in hanc opinionem perduxerunt, hucusque res illis benè cessit. & quod teiplum attinet magnæ injustitiæ reus es erga vicinum, dum male de illo immerito fentis, nec enim jutto fundamento opinio tua nititur, fi solà accusatione calumniatoris. Tertius gradus est, aliis impertire hanc calumniam quo efficeris criminis ejusdem particeps, postquam enim fine causa & injuste de eo existimare coepisti, conaris ut hoc idem alii faciant; hoc proxime accedit ad reatum primi susurronis, nec minus ad violationem famæ & existimationis vicini tendit. Hi diversi gradus tam arcto nexu inter se coharent, quod difficile erit ei qui in unum incidit, ab alio se retinere; & quidem qui vicinum fuum calumniis defamatum audiens oblectabitur. tam malevoli ingenii censendus est, quòd probabile non est ut à calumnia disseminanda abhorreret : qui igitur se immunem ab hoc vitio præstabit, videat ne rumigerulis faveat aut indulgeat; nec hoc tantum ad innocentiam fuam, fed ad pacem necessarium elt: his enim si semel aurem præbeas, diutiùs pacatè vivere non licebit, iram enim tuam incitabunt contra eos qui tibi & conjunctissimi & charissimi funt: Sufurrò igitur & obtrectator pro communi humani generis hoste habendus est, cum non minus iis quibus calumnias narrat, quam iis quos calumniatur inimicus fit.

6. At præter hanc apertam calumniandi methodum alia est, qua vicini bonam famam violamus & minuimus, id est contemptu & vilipendio, cujus

Irrisio & contemptus.

com-

fa-

Qui

ce-

ra-

per

11-

im

ın-

to

ua

m

n-

0-

la

to

n

ìè

e,

-

-

commune hoc effectum est eum irridere & subsannare; hoc alicujus existimationi non parum derogat : Plerique enim opiniones credulitate imbibunt non judicio affumunt; si quem igitur contemni & irrideri viderint, ad eum hoc ritu tractandum & ipfi proni funt. At præter hoc contemptûs effectum, in ipfo actu alios contemnendi & aspernandi, magna injustitia includitur : tria enim solum plerumq; funt quæ in contemptus materiam adhibentur (nifi apud eos à quibus virtus & religio contemptui potiffimum habentur, qui contemptus non tantum injuriam in vicinum nostrum fed summam in se Dei contumeliam continet, cujus gratia vicinus contemnitur, ) tria illa funt: primò infirmitates, secundo calamitates, tertiò peccata, quorum neutrum justa in alios infultandi causa nobis esse potest.

Propter infirmitates.

7. Primò quod ad infirmitates attinet, five corporis, five animæ, five in deformitate & vitio unius, five imbe-

cillitate & stultitia alterius consistant; hec ejusmodi sunt quibus mederi non est penes hominem, nec igitur ei vitio vertenda sunt: ad hunc modum visum est sapienti Creatori dona sua dispensare, qui corporis mentisque excellentias pro lubitu sun largitur; hominem igitur propter hos desectus contemnere est consequenter Deo exprobrare, qui sic rem dispensavit.

Propter calamitates.

8. Quod ad calamitates & miserias attinet, in quas homo incidit, ceu egestatem, seu agritudinem, seu aliam quamcunque, ha etiam à providentià

Dei dispensantis proveniunt, qui exaltat & dejicit pro arbitrio suo, nec nostri est in providentise sua causas inquirere, quod multi solent, qui cum calamitate aliquem laborare cernunt, hanc statim in crimen aliquod extraordinarium tanquam causam

reji-

一つれたない。一時

rejiciunt, quanquam particulare aliquod crimen cujus eum accusent non patet: Ob temerarium hujusmodi judicium Servator noster Judæos corripit, Luc. 13. ubi ad extraordinarias calamitates Galilaorum respiciens, eos interrogat, ver. 2, 3. Putatis bos Galilaos pra omnibus Galilais peccatores fuisse quod talia passi sint? Nequaquam, dico vobis: imo nisi resipiscatis, omnes itidem peribitis. Quum videmus aliquos magna aliqua calamitate afflictos, nostri non est eos, sed nosmetipsos judicare, & mala ista quæ peccata nostra meruerunt, pœnitentia avertere; afflictos autem probris & convitiis infectari, immanis ista inhumanitas est quam Pfalmista tanquam improbitatis apicem notavit, Psal. 69. 27. quem tu percuffifti persequentur, & secundum dolorem confo forum tuorum narrationes contexunt. Calamitatibus quibuscunque oppressis commiseratio nostra jure debetur; quam iniqui igitur sunt qui tantum absunt à debito hoc solvendo, quòd contemptu & contumelià afflictos lacessunt?

9. Imò ipfis hominum peccatis, quanquam hæc quiddam in se magis volunta- Propter rium continere videantur, his tamen prius peccata. officium commiserationis jure debetur; idque fummo gradu, quoniam hæc homines miserrimos reddunt. In his omnibus fi confideramus, nos ipsos iisdem esse obnoxios, & divinæ tantum misericordice debere, quòd maxima aut peccata aut calamitates in quæ alii inciderunt effugimus; magis sanè decebit Deum cum gratiarum actione suspicere, quam miseros hos cum contemptu despicere. Patet tandem manifestæ esse injustitiæ fratres irridere, & contemnere; cui adde quod tanquam hujus effectus necessariò seguitur, nimirum quòd hinc efficitur, ut ab aliis contemptui habeantur; & inficias ire nemo potest, quin hoc sit immanis & nefaria injustitia adversus famam & existimationem vicini nostri.

dere gravis injuria.

10. Quam immanis injuria Existimationem la- sit vicini existimationem violare ex his duobus æstimemus, primò ex rei qua vicinus spo-

liatur pretio; secundo ex difficultate damnum refarciendi. Quod ad primum, omnibus notum est, bonam vicini existimationem esse rem quæ ab illo magni penditur, & sæpenumero ipsa vita charior habetur, ut patet ex variis periculis que lubenter subeunt homines ad conservandam existimationem errore tantum hominum fundatam: At certum est. bonam famam ab optimis viris inter summas humanæ vitæ fœlicitates æstimari meruisse : aliquibus etiam, speciatim iis qui negotiando se alunt, tam necessaria est bona existimatio, ut meritò inter cætera vivendi media recensenda sit: non est igitur leve crimen homini rem istam auferre qua ei merito tam chara & utilis fit.

11. Secundò difficultas damnum reo non re- farciendi atrocitatem injuria adauget; paranda. quæ difficultas in hoc casu tanta est, ut

potius impossibilitas quam difficultas dicatur; mala enim de quopiam opinio animo cui femel infixa est non facile evellitur ; adeò ut calumniator mago imperito non est dissimilis, qui manes quos nequit sedare evocat. Imò supponamus licet plerosque ita animo comparatos ut malam de aliis opinionem non minus facile dimittant, quam admimiserant; unde tamen constat, etiam si calumniator palam calumnias suas retractaret, retractationem etiam in cujuflibet aures perventuram esse cui exaudita calumnia est? Quòd si verò unus tantum sit (ut probabile est quamplurimos esse) cui hac retractatio non innotescat, compensatio quidem damnum non exaquat. 12. Ho-

12. Horum confideratio homines ab hac injuria inferenda abster- Reo tamen pro reret, nec tamen adhiberi debet ad viribus eos excufandos qui injuriam intu- dum ut injulerunt quo minus pro viribus dam- riam compenset. ha refarciant; quanquam enim

nem

uria

V10-

lus,

po-

re-

eft.

illo

rior

ter

em

eft.

nu-

bus ne-

era

eve

am

re-

et ;

ut

tas

ui

n-

les

et

iis

11-

2-

m

11-

fit

e-

1-

)-

LINAL

plusquam probabile est æqualem restitutionem fieri non posse, hoc tamen pro viribus conandum est; quæ restitutio ad veniam obtinendam adeò necessaria est, quòd hanc sperare nisi illà priùs factà non licet: quicunque igitur de fuis peccatis hujus generis pœnitentiam reverâ agere velit, ei omnibus medus prudentibus ut vicinum fuum in eum dignitatis & honoris gradum restituat à quo eum dejecit. conandum est; quod si fieri nequit nist dedecus fustinendo calumniam suam publice agnoscendi, sustinendum hoc potius est, quam ut hanc necessariam justitie partem que homini injurià affecto debetur, non expleat.

13. Differui jam de quatuor partibus justitiæ negativæ erga vicinum: hoc tantum amplius adjici- gitationibus.

Justilia in co-

endum est, quod hæc justitia non tantum verba nostra & facta, sed etiam cogitationes nostras, & affectus respicit; non tantum nocere, sed & odisse prohibemur: nec tantum ab his malis inferendis, fed etiam imprecandis vicino coercemur; nec etiam fi vicino hæc mala contingant, voluptatem inde capere fas est; oblectari non licer aut peccato animæ, aut noxa corporis vicini nostri: nec ei licet invidere bonum aliquod quo fruitur, aut illius possessionem concupiscere; nec sufficit linguas nostras ita coercere, nè ei obtrectemus, aut convitium faciamus, si tamen ea animus noster malitia infletur, inficiatur, que nos ei infamiam imprecari, aut de illius infamia gaudere cogit, quanquam nos

ad illam nihil contulimus: hoc legis Diving proprium est, quòd ad cor usque penetret, cum lex humana ad verba tantum & actiones extendi poteft: cujus in promptu ratio est, quoniam Deo soli legiflatori corda hominum patent: quanquam igitur lingua & manus nostra omni prorsus culpa vacare debent, nisi etiam cor purum sit, ad nos reatu abfolvendos hoc non fufficit : præclarum igitur est Solomonis consilium, Prov. 42. 3. Supra omnem-observationem custodi cor tuum; nam ex eo prodeunt actiones vita. Vigili custodia cor nostrum muniamus. nequa cogitatio malitiofa aut iniqua illud ingrediatur: idque non tantum quoniam hujufmodi cogirationes viam faciunt ad actus aperte vitiofos, fed etiam quoniam ea nos labe hæ inquinant, quæ nos incapaces beatificæ Dei visionis reddit, quem videre nemini nifi puro corde promittitur, Mat. 5. 8. Beati puri corde, hi enim Deum videbunt.

fustivia fitiza nimirum positiva agam, quod nipositiva. hil aliud est quam suum, i. e. quicquid
nomine aliquo a nobis jure exigi potest,
cuique tribuere: hujusmodi rerum quædam toti
generi humano debentur, quædam conditionibus
certis affricta, non nisi virtute harum conditionum

debentur.

Verum dicere generi humano debetur. rerum que omnibus in genere debentur, prima, veracitas est; hanc omnibus in genere debemus: Sermo nobis datus est ut esset commercii &

consociationis instrumentum, animique sensum qui alter intelligi non posset expromendi: sine hujus ope incultus foret & planè ferinus convictus noster. Cum igitur ad utilitatem & commodum generis humani sermo datus est, jus postulat ut in hunc finem

finem adhibeatur: qui autem mentitur, tantum abest ut debitum hoc folvat qued sermonem ad fraudem alis & injurism faciendam adhibet.

16. Multa huc afferri poffent, ut oftendatur, quot nominibus Mendacium nos omnibus vera loqui obliga- Sacris literis exmur: at ad Christianos cum scri- presse prohibetur.

bo, non opus est aliis argumentis quam expressis Sacrarum literarum praceptis hoc evincam: jubet Apostolus, Eph. 4. 25. ut deposito mendacio, veritatem loquamer quisque proximo fuo 1 & Col. 3. 9. Ne mentimini aline adversus alium: & Prov. 6. 17. Lingua-mendax inter ea recenserur que sunt Deo abominationi : imò eò usque odio habet Deus mendacium, quòd id ut approbet adduci nequit, fanctiffimus licet & Religioni maximè utilis mentienti finis proponatur; qui mentitur quanquam zelo Dei permotus, reus habebitur, Rom. 2. 7 heu qualis tunc illam hominum multitudinem damnatio manet, qui contrario prorfus fine propofito mentiuntur! quidam malevolentia impulsi nt atiis damnum inferant : quidam avaritia ut vicinum fraudent: quidam superbia ut se ostentent; quidam metu ut periculum effugiant, aut crimen celent : hos tamen omnes rei absurditate superant vani isti, qui nec apparenti aliqua tentatione incitati, incredibilia narrare historice gestiunt, unde nihil sibi acquirunt præter infamem vanorum & mendacium appellationem.

17. Eò-usque obtinuerunt hæc varia mentiendi genera, quòd veritas res quædam mira & infolita videtur, adeò ut res inventu difficilis fit vir ille quem David describit, Pfal, 15.

Peccati huius Aultitia & frequentia.

2. Qui veritatem ex corde loquitur. Aded mendaciis affueverunt homines, quod levi aut nulla de caufa

mentiuntur, se interim & Deum & homines latere arbitrantes: at magnopere falluntur; non est enim peccatum (quod celare ullo modo conamur) quod facilius patet etiam hominibus: rarò evenit, ut qui mentiendi consuetudine tenentur, seipsos (tenaci licet memoria fint) aliquando non prodant: quod cum accidit, non est aliud peceati genus quod majori omnes contemptu & opprobrio infectantur; mendax enim fummæ apud omnes infamiæ & dedecoris appellatio censetur. Quod autem ad Deum attinet, infani est sperare, posse dolo aut arte quacunque mentem nostram illum celari; opus non est ut accidentali aliqua ratione prout hominibus, ita illi veritas patefiat, cor ipsum perspicit, & in ipso loquendi momento, dicti falsitas ei constat : Deinde eò quòd Deus veritatis sit, mendacium non tantum odiffe sed & punire tenetur: cui consentaneum est, quòd mendaces inter illos numerantur qui Nova Hierosolyma excluduntur, Rev. 22. Nec hoc tantum, sed etiam locum fortiuntur in lacu qui ardet flamma & bitumine. Nift igitur eodem animo fis quo judex ille iniquus, de quo Christus loquitur, Lu. 18. 2. qui nec Deam timebat, nec hominem reverebatur, statuas oportet hanc te justitia partem culturum effe, & mendacio valedicturum effe, quod & Deus & homo deteffatur.

Comitas om- manitas & comitas quædam monibus debetur. rum, opposita feritati isti & morum difficultati quæ in Nabale erat.

quem ea indole esse Sacræ literæ prodiderunt, quòd eum alloqui nemo posset, 1 Sa. 25. 17. Ea sanè reverentia naturæ humanæ debetur, quòd nec pecuniæ nec honoris prærogativa qua unus alteri præstet, quenquam ab hoc debito erga hominum insimos liberare potest: morum igitur immanitas ista & dissipara

difficultas erga quemquam, hominis tantum figuraindutum, injuftiria quedam est contra naturam humanam cujus ille particeps est: si adhuc consideremus quantum hæc Natura nobilitata, honesta sir, ex quo eam Filius Dei assumpsit, eò major reverentiæ necessitas, majorque contemptionis reatus est.

19. In hoc crimen incidunt plerunque homines superbi & elati animo, qui adeò admiratione sui occupantur, quòd quicquid in aliis eximium, sit considerare non vacant.

ideoque nec quæ vulgaris humanitatis officia funt. erga alios præstare se teneri arbitrantur; seipsos interim, ut olim Nebuchadnezzar statuam, adorandos omnibus obtrudentes: hoc fanè monitis Apostolicis prorsus repugnat, Rom. 12. 13. Honore alii alios praferentes, & Phil. 2. 4. Ne sua quisque spectato, sed unusquisque etiam que sunt aliorum. Meminerint hi fententiam Servatoris nostri. Lu. 14. 11. Nam quifquis se extollit deprimetur, & qui se depresserit extolletur: Quod etiam eventu comprobatum, trifti nimirum superborum & inopinato casu, sepiùs cernimus: nec mirum. & Dei enim & hominis inimicitias hoc peccato contrahimus: superbiam enim. omnésque superbos, quod Scriptura ubique testatur, Deus odit; nec est quod hominum in nos iram & odium certius concitet: quoniam hæc est quæ efficit ut inhumane & contemptim tractentur: quis autem eum tutari & defendere potest, cui & Deus & homo tam infesti funt >

20. Tertiò debetur omnibus mansuetudo; i. e. ea in omnes lenitas & patientia, que iram compescat, dementium istum

Mansuetudo omnibus debetur.

affectum, qui non tantum nobis ipsis molestus (ut supra ostensum est) sed vicinis perniciosus est, quod p ?

atroces ille injurie, quas sepe irati inferunt, abunde evincunt: Mansuetudinem hanc officium esse quod omnibus debetur, dubitari non potest; Apostolus enim disertis verbis pracipit, 1 Thess. 5. 14. iram cobibete enga omnes, hocque ut videtur injurià lacessitis pracipit, immediate enim sequitur, videte nequis malum pro malo cuipiam reddat, &c. hanc etime del insulatem Timothems pracipit, etiam erga eos qui se dostrina Evangelii opponunt, exercere, 2 Tim. 2. 25. qua in re si uspiam fervori locus erat.

Altercationes cem confervandam momentum, non tolerabiles. quòd mirum non est, fi Christus, qui ideo venit ut mundum pace

donaret, mansuetudinem omnibus præscriberet. Effectus fanè furoris & iræ paci planè inimici passim occurrunt: hinc est quod Regna, vicinitates, Domus, contentione & mimicitiis ferveant, imò quòd propinquitatis vinculis arctiffime conjuncti diffideant: ex est iracundorum indoles, quod Solomon veest amieitiam com ils jungere, Prov. 22. 24. Ne colas amiciriam cum iracundo, & cum furibundo ne comprediarie: Nec fanè idonei funt quibuscum aut amicitiam, aut focietatem ineas iracundi, nec quidem in convictu tolerandi, quod Solomon iterum docuit, Prov. 21. 19. ubi afferit melius effe habitare in terra deferti, quam cum muliere contentiofa & indignabunda, cum tamen unicum folummodo fit formine que noceat telum, lingua nimirum : major equidem ulli, nifi eadem indolis feritate prædito; molestia contingere nequit, quam cum rixosis & iracundis confuescere, quanquam ira ultra verba non progrediatur. Hujus peccati atrocitas facile æstimare potest ex verbis Servatoris nostri, Mar. 5. ubi diversis hujur peccari gradibus, suppliciorum gradus diversi conftituuntur; nos tamen; proh dolor,

lor, ultra illud, quod ille ibi sceleris hujus extremuss habuit; quotidie progredimur; Staltam enim aliquem appellare modelta quædam exprobrandi species est, si cum acerbissimorum conviciorum multitudine, quibus irati alios concidimus, conseratur.

22. Imò ulteriùs sæpè progredimur, nec convitiari contenti etiam execrationes adjungimus; quid enim untatius, quam ut imprecationes

Ad peccatum execrandi sape ducit.

diriffimas homines, quavis de caufa commoti, effunderent : Imò forsan nulla de causa: præcepti Apostoli jubentis, Rom. 12. 14. Benedicite & ne imprecamini; imò præcepti beati nostri Servatoris jubentis, Mat. 5. 44. Precamini pro iis qui vobis infesti sunt, & persequentur vos, prorsus immemores: Christus jubet precari pro nos lacessentibus, nos ab omni injuria abstinentes diris insectamur. Preces hoc est equidem invertere, quam ceremoniam Diabolus, veneficam initiaturus, adhibere inter alias dicitur. Nos quoque execrationes tanquam amicitiam & fœdus cum damnato isto spiritu contrahendi instrumenta, quæque nobis æternam cum eo commorandi necessitatem afferant, horrere & aversari oportet: infernorum hac lingua eft. nec idoneos nos igitar reddit ad Novam Hierofolymam incolendam, sed Regionem istam tenebrarum. Concludam cum confilio Apostoli, Eph. 4.31. Omnis amaritudo, & excandescentia, & ira, & clamor, & maledicentia tollatur ex vobis, cum omni malitia.

23. His de debitis generalibus quæ ut folvantur omnium interest, cum jus in ea omnibus in genere competat, disputatis: ad aliud debitorum genus,

quæ quoniam certis conditionibus aftricta fint, ideo

ad particulares homines spectant, progrediar: Hæ conditiones seu mavis qualitates tramp generum sunt, Præstantia, Egestas, & Relationes quædam.

Honos habendus dotibus extraordinariis. 24. Per Prastantiam Dona seu dotes aliquas extraordinarias intelligo: Veluti Sapientiam, Doctrinam, & id genus, at pracipuè Gratiam. His omnibus utpote

eximiis Dei donis, ubicunque collatis, honos quidam & reverentia debetur; quæ lubentes præstare decet, grato & alacri animo dona Dei in aliquem collata agnoscentes, hominque his donato honorem & reverentiam quæ his congruat, exhibentes; nec nimia propriarum excellentiarum opinione inflati, eas quæ aliorum sunt contemnentes & elevantes; quod faciunt, qui nihil pro ratione habent nisi quod ipsi loquuntur, nec pro pietate nisi quod factis suis consonet.

Alisa non dona ifta invidendum est, hoc enim præter injustitiam adversus illos, non vacat contumelià contra Deum hæc illis largientem, prout in parabola operariorum susè

illis largientem, prout in parabola operariorum suse ostenditur, Mat. 20. ubi pater familias munificentiae sux obmurmurantes interrogat, Annon licet mibi quod volo sacere in meis rebus? an oculus tuus malus est quia ego bonus sum? Dei erga alios munificentiae invidere. Deo consequenter obmurmurare est; nec sanè Deum apertius magisq; oppugnare possumus, quam hominem aliquem odio & malevolentia prosequendo nulla alia de causa quam quòd Deus hunc benevolentia complexus est & beneficiis affecit: & quod ad hominem ipsum dotibus his ornatum attinet, quid quaso rationi magis repugnat, quam hunc ideo tanto minus amare, quoniam donis

## Dies Dom. XIII. De Invidia, &c. 217

iftis & excellentiis excultus fit quæ eum reddunt maxime amabilem?

26. Nec equidem aliorum excellentiis detrahere portet : eas aut obscu- Nec iis derare aut elevare conantes, negando aut trabendum. ea virtutum genera aut gradus alicui

inesse que tamen infunt, tantum ut existimationem iis debitam minuam: hac detractio prioris peccati invidiæ plerunque effectum est; qui alienæ virtuti invidet, aliorum de hac opinionem minuendi studio facile abripitur; in quem finem contemptim de aliorum excellentiis loquetur; aut si hæ tam claræ & manifestæ sint, quòd nec negari nec obscurari possint, conabitur tamen aut veram aut fictam aliquam iis infirmitatem impingendo, vero excellentiarum istarum pretio detrahere, & injectis (ut

verbis utar Sapientis, Eccl. 10. 1.) Muscis mortuis odorem unquenti vitiare: Magna hoc injustitia est. & officio nostro, quo dona Dei in fratribus nostris relucentia agnoscere & revereri tenemur, prorsus

repugnat. 27. Plerumque etiam evenit quod hæc duo peccata, invidia & Utrinfque pecdetractio, non minori ratione stul- cati stultitia.

titiæ quam impietatis arguantur:

Invidia invidum semper torquet & punit, cum è contra si posset contento & læto animo bona aliena intueri, ipse etiam aliquam ex iis voluptatem non percipere non posset, cum illa intueri non minima esset voluptas: at præterea dona ista fratris sui ei multiplici usui forent; sapientia & doctrina sua ei consilium & institutionem, pietas & virtus exemplum suppeditarent, &c. Hæc autem omnia invido percunt, & corum loco morfus quidam & ægritudo animi non intermiffa foccedunt.

28. Quod autem ad detractionem attinet, vix fieri potest ut huic affueti din lateant: fi cui femper aliquid in promptu ht quod alienz existimationiobjiciat, facile parebit hoc ab invida & malevola mente proficifci, & confequenter fui ipfius non eorum quibus invidet existimationem invidus minuet; alienis enim excellentiis apertius suffragrari nequit, quam eas invidia sua dignas censendo.

Ratio etiam babenda bonoris & dignitapraftent.

29. Quod autem de existimatione & Reverentia animi dotibus debità dictum est, atia qua aliqui aliss liquo saltem gradu ad honores etiam & dignitates quibus alii præ aliis emineant ac-

commodari potest; hæc enim quanquam non funt pari loco cum prioribus habenda (& ejulmodi res fint propter quas neminem animo efferri fas eft) quoniam tamen his gradibus homines distinguere, quò melius mundus administraretur, sapientissima Numinis providentiæ vikim est; ea ideo his Reverentia debetur, quæ ad ordinem istum cujus grana hi gradus constituti funt, conservandum apprimis conducat: oportet igitur ut inferiores modeste & dimisse se gerant erga superiores, prout Catechismus noster monet, nec ordinem quem Deo visum est mundo constituere, agresti audacià conturbent. Hic etiam ut suprà, opportune monendi sunt homines ut invidiam fugiant; cum enim bona hæc externa hominum animos faciliùs & fortiùs moveant quam interna, procliviores igitur erunt ad invidiam qui alios majori horum copia cumulatos viderint: hic igitur argumenta omnia fuprà allata contra invidiam non fine ratione adhibenda funt, eoque diligentius, quò fortior ex his rebus tentatio plerisque se ingerat.

30. Qualitas fecunda (unde jus alicui accrescit) est egestas: quicinque egestate Debita aliqua, cui subvenire me penès est, premi- egenis.

tur, hac egestate efficitur ut officii mei fit ei subvenire, idque in omni egestatum genere : eujus rei ratio hac est; Deus hominibus facultates concellit, non tantum in ulum & commodum luum, fed & ahorum; ideoque quod in corum usum conceditur, iis jure debetur, quandocunque res eorum hoc exigat; fic ignarum & rudem instituere eruditi debent; in hunc finem enim præter alios eis fcientia data est; Lingua ernditi data est ut sciat tempestive eloqui defeffo verbum, Ef. 50. 4. Mæstum & afflictum erigere & folari lætus & hilaris debet; quod Sanctus Paulus fecit cum solatium ideo fibi à Deo fubministratum censuit, ut posset in quavis afflictione positos consolari, 2 Cor. I. 4. Vitam in alicujus peccati consuetudine degentem, & consequenter reprehenfione & confilio indigentem, ii reprehendere & monere tenentur qui ad id fatis instructi funt, & tempore ad id opportuno, unde fælix monitorum exitus speretur, fruuntur; quod hoc justitiz officium vicino nostro debemus, patet ex Lev. 19. 17. Ne odio habeto fratrem tuum in corde tuo: libere corripito proximum tuum, neque ferto in eo peccatum: ubi parum esfe obligationem ad eum corripiendum & odio non habendum constat. Calumnia aliqua aut iniqua criminatione defamatum defendere & purgare is tenetur cui illius innocentia perspecta est: qui hoc negligit se peccati participem reddit, calumniam enim quam possit non diluit: quanta autem injustitia sit vicinum calumniari. suprà oftensum est.

31. Denique, Pauperem & inopem fublevare dives & opulentus debet : & Pamperibus. ad hoc obligatur non tantum ex cha-

ritate, sed etiam justitia. Solomon hoc appellavit de bitum,

bitum, Prov. 3. 27. Ne cohibeto bonum ab iis quibus debetur, quum eft in potestate manus tua efficere illud: Quid autem velit per Bonum proximo versu explicat, Ne dicito proximo tuo, Abi, deinde revertere, cras enim daturus sum; quum suerit penes te: Videtur quòd differre in crastinum eleemolynas no-Aras, perinde sit ac debitum detinere. Patet etiam Deum inter Judaos partem quandam proventûs seu reditûs à quolibet seponi voluit in usum pauperum, nempe decimam partem tertio quovis anno redeunte, (quod tricesimam partem quovis anno efficit,) Deut. 14. 28. 29. quod solvendum erat non ut elecmofyna aut donum, fed debitum; & quidem non est cur arbitremur justitiam Christiani ab ea quæ Judzei erat tantum deficere, ut aut nihil, aut minor pars hodie a nobis exigeretur. Utinam praxis nostra ab obligatione aut lege cui hac in re parere debemus, non recederet, fieri non posset, ut tot Lazari ad fores nostras concidentes, ope nostra destituti acerent, cum ad ea quæ nobis ex rerum copia redundant, jus melius illi quam nos ipfi, habent : quid aliud hoc est quam apertum furtum, illud per luxuriam & libidinem effundere & confumere, quod pauperum egestatibus sublevandis debetur?

boc non confert.

32. Oblatá ullá hujus generis Deus opes illi sub- occasione egeno subveniendi, ilducit qui eas ad le cui facultas & opes suppetunt, se tanquam dispensatorem Dei confiderare debet; Deus ei bona

hæc largitus est ut inopi & egeno ea dispensaret; quod nisi faciat, non minoris injustitize & fraudis reus est, quam dispensator qui pecuniam istam in privatum suum commodum converteret, quæ ei concredita est, ut ea familia aleretur : meritò in hunc eadem quæ in iniquum dispensatorem, Lu. 16. lata est, sententia feratur, auferatur ab eo dispensario

Sua.

## Dies D. XIII. Debita Relationibus.

sua, i. e. bona ista que tam mala fide administravit, ei adimantur. Quod ut in reliquorum bonorum omnium, sie divitiarum præcipuè mala administratione cernere licet; has illis qui pauperum parte sua fraudant auferri, passim exempla docent. Quam miris modis & ratione prorfus incognita ad paupertatem sepe redigitur rapax & avarus! nec mirum. quoniam ut acervum istum, quem Deo non confecravit, partem aliquam in usum pauperum suorum membrorum erogando, benedictio divina confervaret aut augeret, nullo jure sperari potest; ideoque Israelita, priusquam benedictionem divinam ex promisso, Dent. 26. 15. expressam, Profice ex habitaculo sanctitatis tua è cœlis, & benedic populo tuo Ifraeli, &c. fibi jure vendicare possent, decimas pauperi debitas solvere jubebantur, ver. 12. nec aliter ad benedictionem istam jus ullum habuerunt: Plus quam aquum est detinere, ut ait Solomon Prov. 11. 24. ad paupertatem tendit : fi vis igitur tibi ipfi consulere, & frugi esse in re tua administranda, fac hoc justitiæ munus erga pauperes & egenos pro virili exequaris.

33. Tertius fons officiorum est mutua quadam inter homines aliquos Relatio: (detur voci venia) lationibus qui-harum Relationum varia genera busam orta.

funt diversis fundamentis innika, quibus varia officia respondent. Primo datur quaeam inter debitorem & creditorem relatio; hic debitoris est, si st solvendo, debitum solvere, sive pacto, mutuò accepto, seu promisso contractum; & vice versa creditoris est, si debitor non sit solvendo, benigne & Christiane cum illo agere, necultra quod possit exigere: Sed his diutiùs immorari nolo, cum de hujus officii natura satis supra, ubi peccati in debitorum detentione siti atrocitas ostensa est, disserui,

34. Da-

benefactores.

34. Datur etiam quædam inter Gratifiedo erga Beneficiarios & Benefactores qui illos beneficio aliquo cujufcunque generis five spirituali five corporali

affecerunt, relatio. Hic beneficiarii officium gratitudo est, que comprehendit primo beneficii accepti cum gratiarum actione alacrem agnitionem. Secundò, Preces Deo pro benefactore oblatas, ut ei Deus beneficium hoc compensare dignetur. Ternio, fincerum conamen beneficium fi quando opes & occasio supperant, mutuis beneficiis compensandi. Officium hoc gratitudinis benefactoribus deberi; apud omnes non tantum moratiores homines fed & barbaros & plane incultos in confesso est, adeò ut humanam pene naturam exuifie videatur, qui hoc officium præstare recufat; Publicani & peccatores,ut Servator noster observavit, mutuie beneficiis benefacientes sibi colunt.

Ab boc officio plerundue nihilominus receditur.

35. At quotusquisque nostri ab hoc officio non recedit? an non ufitatum eft, non tantum beneficia non compensare, sed etiam eorum loco injurias reponere?

Quod in beneficiorum omni genere videre licet, at in nullo magis quam in confilio & correptione, quæ tamen beneficiorum omnium pretiofissima funt & benevolentiæ munus præclarissimum, ideoque qui nos confilio & correptione dignantur, optimorum benefactorum loco haberi debent. Heu tamen quotusquisque est qui grato, pæne dixeram æquo animo, hujufmodi beneficia ferre potest ? fi quem peccati aut erroris admoneas, pro inimico te statim habebit; factus es, ut inquit Sanctus Paulus ad Galatas, cap. 4. 16. ei inimicus quoniam illi vera loqueris. Innata adeo superbia corda hominum efferuntur, quòd se erroris admoneri ægrè patiuntur, finis licet alius

## Dies Dom. XIII: De Gratitudine. 223

alius præter eorum emendationem monenti nullus propositus sit: mira quidem hæc dementia est, perinde ac fi æger in ora medici iratus involarez, quafi eum opprobrie afficeret quod ægrum cenferet : merito igitur cum Sapiente pronunciemus, Prov. 12. 1. Qui odit reprebensionem, brutus est. Infelicior indoles dari nequit, hominem enim in peccatis suis obfirmat, tot circum peccata fua aggeres & valla extruit, quòd nemini aditus ullus patet, quo ea expugnet; cuius consequens est si Solomoni fidem habeamus, quod vir talis certò tandem periturus fit: Vir qui sapine correptus obdurat cervicem, repente confringetur, ita ut non fit curatio, Prov. 29. 1. Si verò ex altera parte admonentem respicis, major injustitia, possem dicere sevitia, dari nequit: hic enim commiseratione & benevolentia commotus accedit, ut te periculo eripiat, & hujus gratia difficile opus (hoc enim correptionem, impatientia qua eam ferre folent homines, reddidit) aggreditur; quanta itaque spei suæ frustratio est? quam vera doloris causa, quòd te tantum abesse cernat à peccato priore emendando, quòd in novum præceps ferris, nempe ei fine causa irasceris. Pessima hæc est & ut vereor usitatissima ingratitudinis erga benefactores species, & per consequens in hac procul ab officio quod Relationibus hujulmodi debetur, receditur-At hæ forfan Relationes remotiores effe cenfeantur. (quanquam & his officia ifta omnia quæ explicui debentur.) Pergam igitur ad eas Relationes quas omnes intimas & conjunctifimas effe agnofcunt.

to define colline attack processing and the demande

### Dies Dominicus XIV.

De officio debito Magistratibus, Pastoribus, &c. De officio Parentum erga Liberos, &c. Et Liberorum erga Parentes, &c.

Officia debita Parentibus. Elationum propinquierum proxima ea censenda est quæ Parentum est: quo-

rum varia genera, quoniam ex his officiorum natura petenda est, considerare necesse erit; Parentum autem tria genera sunt, sunt enim Parentes aut Civi-

les, aut Spirituales, aut Naturales.

2. Civilis parens is est quem Deus supremo supremum Magistratum constituit, Magistratui. qui jure optimo summă, rerum in Gente aliqua potitut. Hic omnium sub ditione sua degentium communis Pater est. Primum huic officium debitum Honos est & Reverentia; eum suspicere debemus tanquam tui Deus multum ex propria potestate & jurisdictione impertivit; quapropter summo eum honore & reverentia colentes, ne audeamus sub quecunque pratextu, principi populi nostri maledicere, Ast. 23. 5.

3. Secundo Tributum pendendum: Tributum. hoc difertis verbis ab Apostolo jubetur, Ro. 13. 6. Propter hoc enim etiam tributa folvit siquidem ministri sunt Dei in hoc insum incumbentes. Hos Deus tanquam communis utilitatis Ministros constituit; ideóque ab iis quibus præ-

funt

## Dies D.XIV. DeOfficiis Magistratibus. 225

funt jure alendi & tuendi sunt: revera si perpendanus quot curis & molestiis munus istud supremum crucietur, quot spinis quavis corona intexatur, non est quod iis hac debita invideamus; verè enim affirmare licet non esse inter pauperes suos subditos operarium, qui tanta cum molestia victum meretur.

4. Pro illis intercedendum est: Hoc etiam diserte ab Apostolo jubetur, 1 Tim.2. 2. Preces. Preces siant pro Regibus & quibusvis in eminentia constitutis: tam gravia sunt muneris hujus

negotia, tantis hi periculis & tot casibus obnoxit sunt, quod iis imprimis opus est precibus nostris quo consilio, auxilio, & benedictione divina adjuventur; & quidem preces pro iis essua in sinus nostros benedictionibus onusta revertentur, que enim bona à Deo impetrant ad commune populi commodum conducunt, ut vitam agant tranquillam & pacaium, quod versus suprà citati ultima verba innuunt.

5. Obedientia etiam iis præstanda; hoc strictè jubetur ab Apostolo, 1 Pet. Obedientia. 2. 13. Subjecti estote cuivis humana or-

dinationi propter Dominum, sive Regi ut supereminenti: sive prasidibus, ut qui ab eo mittuntur. Ea etiam est obedientia qua supremo Magistratui debetur, quòd quibusvis autoritate sua munitis etiam parere debemus: quod etiam Sanctus Paulus perspicule satis docuit; Rom. 13. 1. Omnis anima potestatibus supereminentibus subjecta esto: & ver. 2. Quisquis obsistit potestati, Dei ordinationi obsistit. Notatu quoque dignum est hac pracepta tunc temporis data fuisse, cum suprema potestates Ethnica suere, & infestissimi Religionis Christiana hostes: quo apertè evincitur obedientia obligationem non tolli quantacunque impietate Magistratus: Obedientia

aut activa aut saltem passiva sine tergiversatione præstanda est activa in mandatis omnibus licitis, 1. e. fi quid Magistratus jubet præcepto ulli Divino son repugnans, mandatis fuis parere. & que juber agere debemus: siquid autem pracepto alicui Divino contrarium pracipit, activam hanc obedientiam præceptis suis præstare non licet; licet imò decet obfequium detrectare, Deo potins quam homini parendum eft: At hic etiam repugnantiam præcepti Dei & Magistratûs apertam & perspicuam esse oportet, nec enim contumaciæ nostræ Conscientiam aut Religionem obtendere licet; hic passivæ obedientire locus eft, aquo animo ferendum est supplieium quicquid imperium fuum detrectantibus fuprema poteltas infligat, nec impunitas nobis perduellione quærenda: Quis enim immissa manu sua in unctum Jehove insons erit? ut David dixit Abi-Shaio, I Sam. 26. 9. idque eo tempore quo eum Saul infelto animo insequeretur, imò quo se Regno fuccessurum esse ei optima cum ratione persuasum erat : severa quidem est Sancti Pauli in perduellionem lata fententia, Rom. 13. 2. Qui autem obsistunt, ipsi fibi condemnationem auferent : hæc sanè verba animos non addunt arma contra principem fuum legitimum moventibus: quanquam enim is effet armorum fuccessus ut impunitatem hic affequerentur, est tamen Rex regum contra quem nullis se possont viribus defendere; damnationem itaque ( heu triftom rerum exitum !) victoriarum omnium præmium ferent. Ex altera parte de officio Magistratus erga populum disserere hic supervacancum foret, cam hoc tractatu indigere iffius ordinis homines non videntur, nec populi sanè interest in officiem Magistratus diligentius inquirere, (quod tamen plerique melius quam fuum callent ) hoc uflum ut sciant sufficit. Scilicet, Magistratum officii

fui, qualecunque demum id fit, & quomodocunque hoc functus fit, uni Deo rationem reddere teneri, nec Subditorum in obedientiam posse officii violatione ex parte Magistratis excusari aut defendi.

6. Secundum genus parentum, funt qui ipirituales vocantur; i. e. Officia noftra Verbi Divini Ministry sive Præfules ergaPastores;

in Ecclesia, five inferiores fint; qui eadem animabus nostris officia præstant que parentes naturales corporibus nostris: Sie Sanctus Paulus 1 Cor. 4. 11. ait fe in Christo Jesu per Evangelium illos (Corinthos alloquens) gennife: & Galatas alloquens, ait: Le illos iterum parturire, ufquequo formetur Christus in its, Gal. 4. 19. & I Cor. 3. 2. Lattis (inquit) poru vos alui, ejulmodi pracepta innuens qua statui isti infantili optime conveniebant: Nec defuit illi cibus solidus quo pascerentur adulti, Heb. 5. 14. Hac omnia sunt parentum officia, qua qui

nobis præstant, parentum loco meritò habeantur. 7. Officium nostrum erga hos complectitur, primo, amorem: eo illos amore Amor. complecti decet, quem qui in nos maxima beneficia conferunt, merentur: quod Sanctus Pasilus I Theff. 5. 13. monet, Rogamus autem vas fratres, ut agnoscatis eos qui laborant inter vos, & prafunt vobis in Domino. & admonent vos, & eos supra modum charos ducatis propter opus ipsorum. La est laboris corum natura que merito amorem nostrum concilier, urpote qui ad commodum nostrum max-

ime conducat.

8. Secundo Honorem & Reverentiam. ut ex loco suprà citato patet: quod sane Honos racio ipia dictabit, si vel ad operis naturam, vel functionis autorem animum attendimus; Opus infum, rerum circa quas verfatur natura, opera ominia fuperat ; folemus autem arcium omni-

um & protessionum dignitatem & præstantiam ex rebus in quibus versantur metiri: At equidem merx nulla est, que animas pretio aquant; ha tamen corum merces funt, in hoc, uno verfantur, nempe pretiofas animas perditioni eripiendo: porre fi confideremus quis est qui huic eos operi præfecit, hoc majorem eis reverentiam concilibiat: hi enim nomine Christi legatione funguntur, 2 Cor. 5. 2. Legatis autem is honos debetur, qui eos delegantium dignitati respondeat; unde est quod Christus discipulis suis dixit, cum eos ad Evangelium prædicandum misit, Qui vos aspernatur me aspernatur, qui verò me afternatur, afternatur eum qui misit me, Lu. 10.16. Videtur Ministrorum contemtione gravius includi scelus quam quod vulgo censetur, nimirum Dei Christique contumeliam: hoc animadvertant oportet, qui pro ludo jocoque habent Ministros irridere & contumeliis lacessere : Hoc etiam animadvertant, qui nullà legitimà vocatione muniti, audent tamen Officii hujus munera obire, quæ eadem arrogantia est, ac si quis ex suopte ingenio Legati personam assumeret; Apostolus de Sacerdotibus Legalibus qui tamen Evangelicis inferiores funt loquens, Neque sibi ipsi quisquam (inquit) sumit hune honorem sed qui vocatur à Deo strut & Aaron, Heb. 5. 4. Quis itaque non vocatus hunc sibi honorem assumere audebit? Nec sufficit huic arrogantiæ internam spiritus vocationem prætendere; cum enim Deus ordinem virorum in Ecclesia sua instituit, qui alios facris initiare debent, quifquis munus Sacerdotale, hac Autoritate non vocatus, invadit, inftitutioni divinte oblistit, & furibus & latronibus (ut verbis utar Servatoris) adnumerandus est, qui per oftium non ingredientur, Jo. 10. Adde quod qui internam hanc vocationem insolentiùs sibi arrogant, alio plerunque spiritu quam divino vocantur, quod fæculi

fæculi hujus experientia evincit; doctrinas enim quas hi effutiunt, cum Verbo Divino veræ doctrinæ fundamento & regula, recta fronte pugnant: hos inter seductores iltos & pseudoprophetas, à quibus cavere toties in Epistolis Apostolicis admonemur, recensere debemus; horum fautores & sectatores peccatum participant. Jeroboamo tanquam atrox peccatum in historia facra imputatur, quod Sacerdotes ex infima plebe confecravit, i.e. ex iis qui fanctione divina nullum ad Sacerdotium jus habuerunt; quisquis autem concionatoribus hisce nonvocatis aufcultat, in hoc ipfum crimen incidit; nift enim auditores animos his darent, in instituto non perstarent; qui igitur eos hoc modo animant & confirmant, magno se reatu implicant, nimirum veros suos Pastores aspernandi & falsos istos Apostolos iis opponendi: huic peccato hæc ætas heu nimis dedita est; urinam Deus ex immensa misericordia nos tempestivè expergefaciat, amentiæ convincat, & obicem ponat inundanti hinc indies impietati & confusioni.

9. Tertiò, Victum, seu vitæ necessaria subsidia, de quo quoniam in priore Victum, parte hujus libri chetum est, nihil hie re-

petam.

ex

rx

en

pe

n-

90

ne

U-

iti

115

it,

ne

6.

di

ei

0-

1-

d-

1

m

ti

IS

)-

16

6.

n

1-

n

11

t

10. Quartò, Obedientiam: Obedite, inquit Apoltolus, ductoribus veffris & obsecundate, excubant enim
ipsi pro animabus vestris, Heb. 13. 17. Hac obedientia iis in rebus spiritualibus præstanda est: i.e.
præceptis omnibus, quæ illi ex verbo divino petita,
Dei esse præcepta ostendent, nos diligenter parere
decet, memores non hoc eos exigere sed Deum; seeundum illud Christi, Qui vos audit, me audit, Lu.
10. 16. Nec refert sive hoc publicis in concionibu;
seu privatis monitis nos doceant, in utrisque enim,
O 2 modò

modo à regula, i. e. verbo divino non recedant. Angeli Jehova exercituum funt, Mal. 2. 7. Nos ad hanc obedientiam hortatur Apoltolus duobus argumentis. uno ex natura Ministerii, altero ex utilitate nostra defumpto: Excubant, inquit, pro animabus veftras, tanquam ratimem reddituri; ut cum gandio hoc faciant & non suspirantes: Populi eft obedientia sua efficere, ut Paltores fui reddant rationem animarum fuarum cum gaudio: curarum fuarum & vigiliarum ingratam mercedem rependitis fi infelici eos fuccessu contristatis. At secundo populi etiam hoc plurimum interest: illi fateor Pastoribus molestiam exhibeant, irritos reddendo eorum labores fua inobedientia, at parum hinc ipfi fructus percipient : Hoc (inquit Apostolus, Heb. 13. 17.) est vobis inntile. Vos tandem peccatum hoc luetis; amittitis esim præclara ista munera quæ tanquam obedientiæ præmia proponuntur: nihil autem lucri facitis, nifi pro lucro haberis & (celus & fupplicium augere: hoc eft guad Pharifeis dixit Servator noster, fi non venifem & locutus effem eis peccatum non haberent, Jo. 15. 23. i. e. prze eo in guod postea incurrebant: pari ricu & illi innocentiores habendi qui Evangelium non audiverunt, quam qui auditum oppugnarunt. Quod autem ad poenas attinet, quod Christus iis buibus Evangelium pradicaverate denunciavit, nempe Tyro & Sidoni (civitatibus Ethnicis) tolerabiliorem fore conditionem in die judicii quam [nhoc idem proculdubio de nobifmerinfis affirmemus.

Preces. pro iis; quod Sanctus Paulus à spiritualibus suis filis ubique exigit: Sic Eph.6.18. 19. postquam pro sanctis omnibus jusserat intercedere, addit, & pro me, ut mihi detur fermo ad aperationem oris mel cum libertate, ut uotum faciam myste-

## Dies D. XIV. De Officia Parentibus. 231

rium Evangelii: & sic etiam Col. 4. 3. Quod hodiè etiam officium spiritualibus nostris patribus debetur, ut ea iis divini spiritus auxilia impetremus, quibus adjuti tam sacra vocatione optime sungantur. Omittam hoc in loco pastorum erga populum officium, eadem ratione qua suprà ductus Magistratus etiam officium omis.

funt naturales, patres carnis nofira, ut eos Apostolus appellat,
Heb. 12.9. quibus varia officia debemus: ut primò honorem & Re-

n-

5, 4

Officia Parentibus naturalibus debita.

Reverentia.

verentiam; nos erga eos fumma cum animi demissione & omni observantia geramus oportet, nec licet sub quovis prætextu erroris aut infirmitatis in iis, eos irridere aut contemnere, five hoc externo aliquo indicio notum faciamus, five animo celemus: si qua revera labe aut defectu deformentur, nostri est hæc tegere & celare; ut Shem & Japhet qui nuditatem patris quam evulgavit & discooperuit execrationibus devotus Cham, texerunt, Gen. 9. 13. idque eo modo quòd nec ipfi eam intuebantur; quantum in nobis est, oculos à nuditate parentum que nos de iis contemptim fentire cogat, avertere oportet : quantum huic adversantur mores plurium liberorum qui non tantum irrident & propalant parentum defectus, sed eos etiam iis affingunt quorum reverà expertes funt? ea est plerumque juvenum arrogantia & temeritas quòd confiliis & monitis seniorum se subjicere gravantur,ideóg; ut eos protelent, monita ista desipientum senum deliramenta haberi volunt, quæ reverà sobrietatis & experientiæ fructus funt: hos oportet Solomonis yerbis hortari, Prov. 23. 22. Aufculta patri tuo qui genuit te, nec contemnas, quum fenuerit, matrem tuam: Plurimi alii textus funt in istolibro huc facien-

24

tes

tes qui ostendunt hominum Sapientissimum necessarium duxisse, ut liberi parentum consilis au-Rultarent; at nostri seculi juvenes sapientiæ nomen contrarià prorsus ratione affectant, seque ingeniosos & acres haberi volunt, quoniam eo usque promoverunt, quod consilia contemnant, ipissque parentum personas irrideant; tales si monitis parere nolunt, saltem minas Sapientis reminiscantur, Prov. 30.17. Oculum qui subsannat patrem aut spernit obedientiam matris, hunc essociatori vallu, aut comedent eum juvenes aquise.

13. Secundum officium quod eis debemus, amor est: eos verò amore complecti decet, qui efficiet, ut iis fausta omnia precemur, & ab iis inquietandis aut contriftandis abhorreamus. Hoc communis gratitudo postulat, si recordemur eos nos non tantum generafle, fed etiam postea sustentasse & aluisse: & quidem qui curas & metus quibus parentes in liberis educandis agitantur perpendet, hac omnia liberorum amore non hisi modice compensari arbitrabitur. Amorem hunc variis modis exprimere decet, primo moribus & conversatione benevolentiam tellando, nos gerentes non tantum cum reverentia & honore, sed etiam cum animi propensione & affectu, ea prompto & alacri animo agentes qua eis pergrata & jucunda novimus, eaque omnia vitantes que eos contriftatura & afflictura fint. Secundo amor hic fignificandus intercedendo pro illis: tot tantisque parentes cumularunt liberos suos beneficiis, quod hi ex se ipis solvendo non sunt, implorare igitur divinum Auxilium oportet, Deumque orare ut beneficia pafentum subrum compensare dignetur benedictionum fuarum cumulo. Quid igitur de istis liberis fatuendum est qui tantum abest ut Coelorum beredictiones implorent in parentes, quod infernum

rimantur ut execrationes inveniant, dirifque atrocissimis parentes suos infectantur: que res adeo nefanda est, quòd ab hac aliquem argumentis dehortari supervacaneum videretur; facile enim adduci possem ut crederem neminem tam profligatis esse moribus ut tantum scelus auderet, nisi me moveret Dei qui corda scrutatur autoritas; hic tales dari posse censuit, ideoque ils suppliciorum gravissimum constituit. Qui maledicit patri suo, aut matri sua. omnino morte plectitor, Exo. 21. 17. Et proh dolor! experientia non tantum possibile, sed etiam frequens esse scelus hoc execrationes palam eloquendi testatur; quam vereor tamen ne scelus aliud frequentius fit, nempe imprecationes intra animum concipiendi, quanquam aut metus aut pudor linguam coerceat ne foras erumpant : quot funt liberi qui vel præ impatientia regiminis paterni, vel præ cupiditate patrimonii, mortem parentibus suis exoptant? Quod qui facit reminisci oportet, quòd qualemcunque licet publici obtequii præ se speciem ferat, esse tamen Deum qui arcanos animi motus animadvertit, à quo pro scelerato isto qui parentibus suis maledicit habetur: postea etiam reminisci oportet Deo competere non tantum videndi sed etiam puniendi potestatem, ideoque non esse improbabile, quin sententiam quam in hoc scelus tulit ipse exequatur, & sceleratum morte plectat; & qui parentibus suis mortem optarunt ipfi immaturam mortem obeant : Quintum præceptum dierum prolongationem parenter honorantibus præmium pollicetur, cui optime consonat ut vitium huic oppositum morte immaturà plectatur; nec res ulla est officio isti directè magis opposita, quam hoc de quo jam loquimur scelus, nimirum maledicere parentibus.

14. Tertium officium parentibus no-Aris debitum est Obedientia, que non

tantum in quinto Præcepto continetur; sed etiam aperte præcipitur in alies Scripturæ Sacræ locis, Eph. 6. 1. Liberi auscultate in Domino parentibus vestris, id enim est justum, Col. 3. 20. Fitii auscultate parentibus in omnibus, hac enim placet Domino. Obedientiam iis in omnibus debemus, nisi si quando præcepta fua praceptis Dei repugnant, in quo casu officium quod Deo, ei quod parentibus debetur, præponendum est: si quis itaque parens eousque impietatis devenerit, quòd filio suo præcipiet furari, mentiri, aut nefas aliquod perpetrare, filius iste ab officio non recedit parentis imperium detrectando, imo detrectet necesse est nisi velit fanctius quidem officium & superius, nimirum quod Deo Patri Cœlesti debet, violare. Cum autem res exigit ut mandata patris conficere filius recuset, ea opus est modestià & reverentia utatur, quæ facile evincat Conscientia non contumacia ductum oblequium denegaffe. In rebus autem omnibus licitis, i. e. cum aliquid præcipitur aut benum aut faltem non malum. nihil in se continens officio nostro erga Deum repugnans, hic filius parentis pracepto parere tenetur, five præceptum fit de re gravi aut levi. Quam parvi faciunt ubique hoc officium liberi, fatis patet, parentes enim plerique filios suos in officio diutius continere nequeunt, quam dum teneris virgas intentare licet ; quam primum adoleverint, liberari fe prorfus ab hoc officio arbitrantur; aut fi qui funt qui in obsequio suo perstant, causam si diligentiùs quæras, senties hoc ab intuitu utilitatis nasci: parentis animum nolunt à se alienare, ne quid inde retrahentibus se illis, detrimenti patiantur: at quotusquisque est qui officii sui conscientia seu Religione commotus obedientiam præstat ? Peccatum hoc inobedientia erga parentes, Lege Mosaica morte plectebatur, ut patet ex Deut. 21. 18. Quod fi eo

# Dies D.XIV. De Officiis Parentibus. 235

jure in liberos suos hodie uterentur parentes, se sta-

15. At inter omnes inobedientiz actus, nullus est qui pejus audit, quàm invitis parentibus matrimonium contrahere. Liberi sint eò usque bona & possessio parentum, quòd ne-

Pracipul in nuptiis contrahe vdis.

bona & possessio parentum, quòd nequeunt absque furti cujusdam reatu, se aliis doriare, ins qui in eos jus habent non consentientibus: ideoque sub lege, votum quo se virgo aliqua obligavite ratum non habebatur, si id parens infringi voluit, Num.30.5. Jus parentum (ut videtur) satis erat ad tollendam & irritam faciendam obligationem voti, ideoque à votis issis nuncupandis, quibus jur hoc violatur, retrahere nos hec consideratio debet.

16. Quartum erga Parentes officium est, is egestate qualicunque sive Egestatibus infirmitate & ægritudine corporis, sive imbecillitate intellectûs, sive paupertafrando.

te & humilitate conditionis laborantibus, open ferre & ministrare: horum aliquo afflictis parentibus subvenire filios pro facultatibus oportet. Quod ad duo priora attinet, scilicet infirmitatem corporis & ingenii deficientiam; nemo dubitabit an his laborantibus parentibus subvenire liberorum officii sit, qui considerabit parentes olam hoc idem munus liberis suis præstitisse; deerant vires quibus se suffulcirent liberis; deerat qua se regerent prudentia; harum vicem supplebant par entes; ideoque gratitudo postulat, ut liberi parenti ous fuis ætate, morbo, aut alio aliquo accidente fatifc entibus, hac eadem officia invicem præstent. Quod ad paupertatem sublevandam attinet, ratio eadem cogit ut hic etiam parentibus succurramus; aquun fenim est ut eos alamus, qui nos olim aluerunt : pi xeterea Christus inse docet, hor etiam sub pracep to,

parentes bonorandi, comprehendi: cum enim Man. 7. 13. Pharifass incufasset, quod rejectis Præceptis Dei, adhærebant traditionibus suis; accusationem confirmat exemplo hac in re prolato: unde pater quod parentes sublevare partem constituit officii illius quod in quinto præcepto jubetur, ut fusius in textu citato oftenditur; imò ejufmodi officium esfe à cujus vinculo, nullo prætextu possumus absolvi aut liberari: quanam igitur se ratione coram Deo defendent, qui excessu & luxu suo, i. e. revera peccatis fuis carere nolunt, ut eorum quibus esfe suum debent necessitatibus subveniant? Sunt etiam (quod pejus audit) aliqui, quos superbia inflatos pudet parentes si pauperes, pro suis agnoscere : sio sæpe accidit, quòd dignitate & opibus aucti filii, parentes fuos humili statu positos respicere dedignantur, opprobrium fibi fieri ducentes si natalium humilitas bac parentum agnitione palam fieret: adeò ut pauperi parenti officit prosperitas filii: superbiam hanc & indolem ab humanitate prorfus alienam, non dubitandum est quin Deus acerrima vindicta puniat; Si enim Solomon de superbia sola observavit quod ame confractionem superbia, & ante lapsum alti sunt Biritus, Prov. 16. 18. majori fanè cum ratione hoc pronunciemus de superbia cum inhumanitate conjunctâ.

Officium parentum pessimis prastandum. 17. His de officio liberorum erga parentes suos dictis hoc unum adjiciam; quod ad liberos attinet, obligationem officii nulla offensa, nullo errore parentum tolli posse.

Quod servos monuit Sanctus Petrus, 1 Pet. 2. 18. subditos esse debere dominis non tantum bonis & aquis, sed etiam pravis: hoc etiam liberi monendi sunt, officium præstari debere non tantum probis & benignis, sed etiam parentibus austeris & improbis.

Quanquam enim gratitudo fortius excitat animos liberorum ut parentis amantissimi affectus mutuis officiis compenient; non tamen hoc solo, imò nec hoc potissimim fundamento nititur officium nostrum; hoc mandato Dei nititur, qui præcepis ut hoc modo parentes coleremus. Quanquam igitur parens naturam humanam eo usq; exueret, quò dihil unquam faceret, quo sibi fili animum devinciret, (quod tamen vix singi potest) præcepti tamen Divini vis & obligatio irrita non sit, cujus conscientia, quanquam non gratitudine devinctos officium hoc præstare silios acquum est.

At ut hoca Liberis Parentibus debetur, sic etiam officia officium Parentum alia sunt que Parentes Liberis erga Liberos suos.

suis debent per totum ætatis progressum, & in quovis vitæ statu.

18. Primò Liberos nutriendi & sustentandi cura Parentibus incumbit; Eos nutrire.

quod ab ipso ortu incipit & pergit esse officium parentis, donec liberi fibi prospicere valeant : officium hoc ipsa natura docet, feræ ipsæ multum curæ & benevolentiæ testantur in prole sua nutrienda, quod non minima parentum exprobratio elt, fi qui huic officio natura tam confono defunt. Nolo hic quæstionem istam discutere, An Mater teneatur primum infanti nutrimentum præbere eum lactando, quoniam aliquid universaliter verum hic affirmare impossibile est, com plurima dari pof fint circumstantiæ, quæ rei naturam mutent, nec tantum ut liceat matri, sed etiam ut ipsa debeat infantem non lactare, efficiant. Hoc tantum affirmare ausim, quòd nisi agritudo, infirmitas, aut tale quid obitet, optimum erit, si mater ipsa hoc officium præstet; plurima enim hinc infanti commoda obveniant, que eò usque considerare probam matrem

decebit, ut præ defidiá fua, aut faltidio, aut indigea aliqua ratione hæc non contemnat; officii violationem defendere hæc nequeunt, funt enim per fe illicita.

At præter primam hanc curam ad Ad Baptifcorpus spectantem, alia est ad animum afferre. mam spectans, que non multo ferius fuscipi debet, i. e. ut ad Sacramentum Baptismi afferantur, quò jus iis acquiratur ad pretiosa ista beneficia, que in Sacramento isto conferuntur: officium hoc procrastinare parentibus non licet; rationi enim consentaneum est, ut qui peccati labem in miserum infantem traduxerunt, ad illam eluendam omnem operam & industriam mature conferant. Præterea vita tam teneræ creaturæ nik aliud quam flatus eft, qui momento evanéscit: & quanquam de misericordia divina erga hos commiferatione dignos desperandum non est, culpa tamen non vacant parentes, quorum neglectu infantes Bap-

tismo destituuntur.

19. Secundò Parentum est Liberorum

Educare: educandorum curam suscipere; illorum

est ut Solomon loquitur, Liberos instruere in vià quà incedere oportet, Prov. 22. 6. Quam
primium igitur Liberi rationis participes siunt, instruendi sunt, primò iis in rebus qua ad eorum aternam salutem spectant; paulatim ea omnia docendi sunt qua Deus eis pracepir agenda; ut eriam
quàm praclara pramia officio suo fungentibus Deus praparavit, & acerba atternaque supplicia quibus
officii neglectum aut transgressionem puniet: Have
teneris mentibus quamprimum sieri potest instillarii
debent, qua (tanquam testa recentes) diu odorem
servabunt, quo primum imbuuntur. Plurimum igitur refert, ut parentes curent, eorum animos quamprimum Virtute & Religione imbui: quo neglecto,

## Dies D.XIV. Parentum Offica Liberis. 239

sertum est præstò adesse Diabolum, ut eos principiis oppositis imbuat; in hoc ille totis viribus incumbet, ut vitia & impietatem illis instillet ab ipsis incunabulis; cúmque major ad malum quam bonum propentio natura nobis infita fit, industria & vigilantia opus est, ut conatus animarum hostis frustremus, quod alia ratione effici nequit, nifi eorum mentibus bona principia inserendo, nempe amorem virtutis & odium vitii; ut tentationes impetum in eos facientes paratos & armatos inveniant: hoc fane omnibus imprimis à parentibus curandum, hujusq; omiffio immanis favitia cenfenda elt. Parentes iltos meritò inhumanos habemus, qui necem propriis filiis inferunt: heu tamen mera hoc est clementia & commiseratio, si conferatur cum neglectu educationis Liberorum, hic enim animas corum perdit, redditque eos in æternum miseros. Et est quidem infinita pene multitudo favorum istiusinodi parentum, qui Liberos suos Damoni possidendos relinquunt, eò quod in viis Dei eos institui non curant: imò fumma juvenum ubique inscitia, morumque agreitis audacia, fatis teltantur paucissimos esse parentes, qui hoc officio diligenter funguntur; liberi enim, eorum qui se Christianos appellant, non misnus Dei Christique ignari funt, quam Paganorum; sciant autem qui hoc officium deserunt, se non taitum Liberos fuos gravissima calamitate, sed etiam seipsos horrendo reatu onerare. Quod enim dixit Deus speculatori dormitanti, Eze. 2, 18. Si qua anima negligentia sua perent, animam hanc Deus reposciturus est à manu sua; eadem fant sententia in Parentes omnes negligentes pronunciabitur, his enim à Deo mandatum est munus speculatoris in Liberos suos. Pars altera educationis in hoc consistit ut ad artem aliquam instituantur, quò honesta aliqua vocatione occupati. laqueum istum Diaboli

fci-

fcilicet ignaviam evitent; & cum adoleverint Respublica prodesse, & victum sibi honeste parare posfint.

Media Liberos educandi.

20. Plurima funt media quæ gravi huic officio, educationi liberorum,
inferviant; veluti primò Incitamenta, feu præmia: fecundò Supplicia.

Primò, res præmiis & illecebris tentanda est: conandum est ut Liberorum animos officio suo conciliemus, præmiis & invitamentis propofitis; & bene agentibus laudis & remunerationis stimulos subdere oportet, ut perseverent : pessima methodo insistunt parentes, qui non nifi torvo & auftero vultu Liberos suos intueri se debere arbitrantur; hoc id est de quo Parentes præmonuisse Sanctus Paulus videtur, cum vetat Patres irritare filios fuos, Col. 2. 21. At non irritari nequeunt, si bene agentes perinde ac male, durius ac immitius tractes: cuius hoc fore effectum Sanctus Paulus eodem verfu prædixit,scilicet ut animo despondeant & langueant, nec in virtute perstent; cum parentis Laude & Remuneratione carent. Medium alterum est castigatio, quæ tempestive adhibetur cum prius medium frustra tentatum est, cum mitiora media, persuasiones, & præmia, nil valent, acerbioribus mediis opus est: Verbis primò rem aggredere, nolo convitiis & opprobriis, sed sobria at aeri objurgatione; qua se nihil proficias, ad verbera progrediendum est: in hoc casu enim ut Solomon obtervavit, Prov. 12. 24. Qui cobibet virgam suam, odit filium suum: Sæva hæc indulgentia eft, quæ dum plagis abstmet, filium calamitatibus istis, quibus plerunque opprimitur filius fibi relictus, exponit. At Castigatio hac ea methodo adhibenda est, qua probabiliter effectum optatum fortiatur: veluti primò, tempestive adhibenda est, permittendum non est ut vitio tamditi affu-

## Dies D. XIV. Parentum Officia Liberis. 241

affuesant, donec habitum & contumacium etiam contraxerunt: ingens hic est parentum aliquorum error quod liberos fuos arbitrio fuo relinguunt mentiri, furari, nec adhibità correptione, permittunt; imò forsan liberorum suorum astutiam & dexteritatem intuentes oblectantur, parum referre arbitrantes quid parvuli faciant: heu tamen vitium interim radicem agit, eámque aliquando tam profundam. quod nec verbis nec verberibus extirpari queat. Secundo castigationi moderatio adhibenda; nec culpæ naturam excedat, nec infantis vires. Tertiò castigandus non est à parente irato filius, periculum enim est nè & moderatione & successu careat irati castigatio; puer enim arbitrabitur ideo se castigari. non quoniam crimen ipfe admisit, sed quoniam pater irascitur; parentem itaque potius quam seipsum culpabit; cum è contra curandum est, ut castigati liberi non tantum plagarum dolorem fentiant. sed & errorem agnoscant, sine quo emendari reverâ nequeunt.

21. Tertiò cum liberi adoleverint, & ætatem cui educatio propria est excesserunt, restant adhuc alia officia à parentibus fungenda: veluti respectu animarum iis invigilare; & obser-

1-

Parentum est liberorum etiam adultorum animabus invigilare.

vare an vitam ad ilta præcepta quibus imbuebantur antea, conforment; & consequenter eos prout res exigit hortari, animare, corripere.

22. Sic etiam respectu statûs externi, parentum est curare ut ad aliquod vitæ institutum,quo necessaria parentur, se applicent.

Eorum Sustentationi prospicere.

Si parentum Deus divicis auxit, illius est liberis distribuere pro divitiarum mensura : semper memoris, quòd cum illius opera in mundum producti

funt,

funt, illius etiam opera ut res ad vitam inibi commodè degendam subministrentur oportet. Parentum igitur naturam exuisse censendi sunt, qui si modò quod luxui suo & libidini sufficiat, suppetar, de liberis suis parum soliciti sunt, iisque vitæ subsidia parandi curam abjiciunt. Est & alius error parentibus hac in re usitatissimus: bonorum distributionem aliquam usque in mortem suam differunt; divitiarum forsan magnos acervos in id tempus congerunt, eis interim non suppeditantes, unde honeste vivant. Varia funt quæ hunc errorem confequentur mala: primò filii erga parentem suum amorem minuit, imò eò usque aliquando extinguit, quòd mortem illi ut filius optet adducitur: quod quanquam tam immane scelus in filio sit, quòd nulla tentatione excusari aut defendi potest; magaum tamen in parente crimen est, quod hujusmodi liberis tentationem objicit. Secundo cogit aliquando liberos, versutia & artibus iisque aliquando minus honestis, necessitatibus subsidia quarere: hoc ut vereor commune hujus effectum est; parentis tenacitas necessitatem affert aliquando liberis malis artibus utendi, quibus postea, cessante licèt occasione, renunciare nunquam possunt; caverent igitur parentes nè his periculis liberos fuos exponant. Præterea parens se privat voluptate quam capere posset ex prosperitate & tranquillitate liberorum suorum, quam nemo si non sordidissimus, imaginaria voluptate, nummos in arca sua congestos possidendi, permutaret. Hoc etiam ulteriùs monendum est in hac re; Parentes nè injuste parent opes istas, quas liberis relicturi funt; alioquin procul aberit ut iis subsidio hæ sint; malè partis bonis tanta maledictio adhæret, quòd qui hæc liberis suis relinquit, eos fraudat & decipit: Credi vult divitias relinqui, at maledictio earum in visceribus hæret, quæ totas

exe-

exedet: hoc adeò omnibus in promptu est observare, quod opus non est hujus rei veritatem argumentis confirmare: utinam non minus generalis esset hujus rel seria consideratio, quam observatio; tunc enim non esset cur fraude & malis artibus uterentur parentes, ut liberis prospicerent; non est hoc iis prospicere, sed eos iis bonis spoliare que iis juste parta relinquunt, nummulo quovis male parto maledictionem in id quod jure possidetur attrahente; fermenti ad inftar cujus paululum totam maffam fermentat: satis igitur habeant parentes, ea liberis fuis quæ Deo favente, juste parare possunt, bona relinquere; persuasi quantulacunque hæc sint, liberis magis profutura effe, quam divitiarum acervos male partos; fecundum illud Solomonis, Prov. 16. 8. Melius est parum cum justitia, quam amplissimus proventus cum injuria.

23. Quartum Officium quod filio parens debet est bonum exemplum: Exemplum non sufficit ei virtutis & pietatis reguprabere.

las præscribere, nisi ipse etiam praxi

fua exemplum optimum præbeat. Patet exempla fortiùs movere quàm præcepta, præcipuè si corum sint quos reverentià colimus, aut quibuscum assiduo versamur; quæ duo plerunque in parente concurrunt: hoc igitur diligenter agant parentes, ut sic se in conspectu liberorum gerant, quò exemplo suo animos corum virtuti concilient: heu tamen! quàm penè prorsus abjecit hoc sæculum hanc curam? adeo ut nullorum operà sæpius quam parentum corrumpuntur hodie liberi: nec aliter evenire potest; cum enim vitiis suis adeo indulgent homines, sperandum non est, quin hoc filii qui observant, etiam imitentur; qui patrem inebriatum intuetur filius, jure sentiet hoc non minùs sibi quam patri licere; idemque sentiet qui jurantem animadvertet, aut vitia

R 2

guæ-

quæcunque patrantem: si quis autem parens majorem animæ silii quàm suæ curam agens, iis eum interdiceret quæ ipse agit, aut eadem perpetrantem castigaret, certum est sensurum esse filium iniquissime secum agi à patre, eum propter ista peccata quibus ille ipse indulget castigante: nec probabile igitur est eum sic emendari posse. Hinc oritur arctissima parentibus vitam Christianè instituendi obligatio, cùm aliter non tantum suas, sed liberorum etiam animas exponant, & in Gehennam quasi hæreditario jure possidendam eos præcipitent.

Lis benedicere. eft filis benedicere: quod duplici ratione faciant: Primo Precibus,

quibus quotidianis quidem & ardentibus eos Divinæ protectioni & benedictioni, & respectu rerum temporalium & spiritualium, commendare oportet: Secundo sanctitate sua; ii esse debent, ut à seipsis benedictio in posteros derivetur: hoc sæpe piis in facris literis promittitur, quod benedicetur semen eorum: fic in Præcepto decimo Deus pollicetur se prastiturum misericordiam millesimis à patribus qui diligunt eum & observant mandata sua: Quod observatu dignum est in Judais, quos quanquam duræ cervicis gentem, Deumque sæpius graviter irritantes, majorum tamen suorum, Abrahami, Isaaci, & Jacobi pietate tantum commotus Deus, exitio eripuit: Et è contra pejus agi cum bonis viris propter iniquitates parentum sæpe videmus: sic quanquam Josias Idololatriam exterminasset, verum Dei cultum restituisser, & præclaris factis Reges omnes antecedentes superasset, iram tamen Dei propter peccata avi sui Manassis accensam pietate hac mitigare aut restinguere non potuit, quin Judam eti-am è conspectu suo amovendam, statuit, ut susè legas 2 Reg. 23. Siqua igitur commiseratione, si quo filio-

# Dies D.XIV. Parentum Officia Liberis 245

filiorum amore, si verâ prosperitatis eorum cupidine afficiantur, sic vivant oportet, ut pietate sua benedictionem in posteros suos transmittant.

25. Sextò, videant parentes nè iniquis

præceptis liberos suos opprimant, tantum ut jurisdictionem suam ostentent; pracipere.

fed potestatem suam in liberos æquitate

& moderatione attemperent, in re qualibet momenti, liberorum veram utilitatem considerantes, nec aliquid huic adverfum præcipientes: hujus regulæ quanquam frequens usus sit, nullibi tamen major quam in liberis suis matrimonio locandis: quâ in re sæpe evenit ut probi aliàs parentes culpandi fint; cum ut divitibus eos conjungant, matrimonium etiam invito & reluctanti animo contrahere sæpe cogunt; immanis hæc tyrannis est, liberos malorum ingenti multitudini exponens, quæ nullis opibus refarciri, compensari possunt: Duo funt ad quæ potissimum respicere parentes decet, in matrimonio filiarum: Primò quomodo vitam Christianam agant, in quem finem, conjux pius & probus deligendus est: secundo, quomodo hic vitam agant jucundam & tranquillam; in quem finem quanquam modicas, immensas sane opes iis conquirere opus non est; nec igitur nimià harum cupidine abripi parentes decet : ad felicitatem statûs conjugalis nihil magis confert, quam reciproca conjugum amicitia, & mutua fui invicem approbatio, fine qua nullus est status vitæ infelicior; non licet igitur invitos liberos in matrimonium cogere. Disserui jam de prima specie Relationum, nempe parentum.

R 3

Dies

#### Dies Dominicus XV.

De officiis Fratrum, Conjugum, Amicorum, Herorum, Servorum.

Officia erga Fratres. Ecunda species Relationis, Fratrum est. Fraternitas autem duplex esse potest, Naturalis aut Spiritualis:

posterior, sensu largo, totum genus humanum comprehendat, omnes ejusdem naturæ participes: at fraternitatem hoc sensu acceptam considerare nolo, cum de officiis generalibus, ad omnes, quatenus ejusdem natura participatione conjunctos, spectantibus, jamdudum differui: hic tantum de naturali ista fraternitate agam qua ad fe invicem referuntur ejusdem parentis filii: horum officium est, ut cordum & affectuum unione conjungantur; hoc ipsa natura innuit, substantiam enim eandem ratione quadam peculiari participant, ideoque maximâ benevolentia & amicitia se invicem complecti debent: hinc Abrahamus conclusit, non debere contentionem effe inter fe & Lot, quoniam fratres effent, Gen. 13. 8. & quanquam per fratres, nihil aliud ibi intelligit quam confobrinos, hinc tamen fortius infertur, contentionem propinquiori relatione conjunctos dedecere; ut & amicitiam extendi debere erga omnes confanguinitate nobis conjunctos.

Necessitas amoris inter fratres. 2. Amor hic & benevolentia inter fratres & forores, cordibus eorum penitus infigi debet : alioquin enim ad diffidia proclives

erunt: convictus enim & diurna confuetudo diffidii

occasiones facilè ministrabit; præterea originis æqualitas ad lites,& (fi quis alteri in re aliqua præferatur,) ad invidiam proniores efficiet; fic fratres fui Josepho invidebant, quoniam plus cæteris erat in gratia apud patrem: sic Rachel Lee quoniam fœcunda erat: Ut igitur præcludantur ejusmodi tentationes, ingenti & vero amore fratrum & fororum, quisque imbuatur, eos tanquam partes sui æstimet, & nec ad contentionem nec ad invidiam propter præeminentiam aliquam proclivis erit; nec enim pars aliqua corporis alteri adversatur, sed sui invicem commodum promovere conantur ejusdem corporis membra.

3. Secunda species fraternitatis, spiritualis est,& eos omnes qui fidei com-Fraternitas munione conjunguntur, complectitur: Piritualis.

Ecclesia in Baptismo sit cuilibet Bap-

tizato mater; qui itaque filiorum relationem erga eandem matrem induunt, fratrum etiam erga seipsos induant necesse est. Hujusmodi fratres magna benevolentià & amicitià complecti decet, Religionis enim spirituale vinculum arctiùs corda nostra conjungere & unire debet : hæc illa fraternitas est quam nos Sanctus Petrus diligere hortatur, 1 Pet. 2. 17. & huic officia omnia bona præstare jubernur, Gal. 6. 10. Benefici este erga omnes, maxime verò erga domesticos fidei: hos præ omnibus teneriori affectu prosequi debemus. Christus nobis dicit, quod Quicunque potum dederit alicui poculum frigida, nomine Discipuli, non perdiderit mercedem suam, Mat. 10. 42. Unde certo statuamus peculiarem hunc amorem Christianorum quà Christianorum, Christo acceptissimum esse.

4. Varia funt officia his etiam fratribus præstanda; quorum u- servare cum bunum idque potissimum est, ut

Communionem jusmodi fratribus. com-

communionem cum iis servemus, idque primò in Doctrina: constanter perseverandum est in fide & professione veritatum istarum necessariarum, quibus dignoscamur esse sectatores & Discipuli Christi; hæc fides ifta est de qua loquitur Sanctus Judas, Que semel tradita est Santtis, Jud. 3. qua retenta perseveramus in communione fraternitatis hujus, respectu professionis, quod constanter taciendum, quibuscunque procellis & persecutionibus propter professionem hanc motis; juxta hortationem Apostoli, Heb. 10. 23. Retineamus professionem spei non vacillantem. Secundo, Communio etiam cum illis (prout opportunum erit ) servanda est in omnibus officiis Sanctis: cœtus Sanctorum diligenter frequentare debemus, hoc enim professionis nostræinfigne est; qui itaque voluntario se ab his subducunt. fuspicioni locum dant, quòd fidei etiam communioni renunciaturi funt: has partes Communionis stricte observabant primi Christiani, ut patet Act. 2. 42. Perdurabant autem in doctrina Apostolorum, & communicatione, & fractione panis, & precibus. Perdurabant idque immoti, à communione nullis persecutionibus deterriti; quanquam id temporis graffante perfecutione fævissima quæque hujus gratia patiebantur: quo docemur nos ab hoc officio, periculo id concomitante, non absolvi.

5. Secundo fratrum Christianorum Eorum ininfirmitates tolerare oportet, juxta firmitates consilium Sancti Pauli, Rom. 15. 1. Detolerare. bemus autem nos qui firmi sumus, infir-

mitates imbecillorum portare: si quis veritates omnes Christianas necessarias retinens, in errore tamen aliquo versetur, hujus propterea communionem derelinquere, aut personam contemnere non licet; quod docet Sanctus Paulus Rom. 14. ubi fratrem quendam infirmum, scrupulum sine causa

de cibis moventem, jubet à firmioribus, i. e. meliùs instructis, eumque ideo in errore versari discernentibus, recipi nihilominus & noncontemni: & ex altera parte vetat insirmum judicare firmiores. Ferenda sunt opinionum in rebus levioribus dissidia, nec propterea charitas fraterna minuenda.

6. Tertiò, Fratrem lapsum erigere pro viribus nitendum est, i. e. in Lapsos erigere.

peccatum prolapsum ad poeniten-

tiam revocare: sic jubet Sanctus Paulus Galatas, Ut praeoccupatum in aliqua offensa reconcinnarent, considerans unusquisque semetipsum nè & ipse tentaretur, Gal. 6. 1. Lapsum tanquam perditum habere, aut curam ejus tanquam desperati abjicere, aut in eum innocentiæ nostræ opinione elati insultare, ut superbus Pharisaus in peccatorem Publicanum, Lu. 18. 12. non licet; sed ei recuperando, ad ponitentiam revocando, cum mansuetudine studere decet, memores nostræ fragilitatis, quòd à lapsu non sum securi.

7. Quartò, Cum his fratribus compati, & calamitatibus eorum tangi & affici debemus, sive illos ut communione conjunctos, five solos & sejunctos hæ calamita-

tes invadant. Primo, si communione conjunctos; in hoc sensu considerati Ecclesiam constituunt, eamque vel Universalem quæ ex omnibus ubique sidelibus, vel particularem aliquam, quæ ex sidelibus omnibus in gente ista particulari constatur: calamitate igitur aliqua qua vel Ecclesia universalis, aut particularis, præcipuè ea cujus nos ipsi membra sumus, laborat, multum commoveri nos & affici oportet: ejusque prosperitate gaudere; schissmata ejus & desolationes lugere & deslere, & quotidie, & ardenter cum Davide precari, Psal. 51, 18. Benefac pro bona voluntate tua Tzijoni, adisica muro: Hiero-

folymæ:

folymæ: idque præcipuè graffante persecutione: quifquis autem hoc modo afflictione Ecclefia non tangitur, non est pro vivo ejus membro habendus. Ut enim in corpore naturali evenit, quòd ad se spectare totius valetudinem & indolentiam quodvis membrum censet, hoc idem & hic evenit: quod jam pridem Pfalmista observavit, servi tui inquit affectu lapidum Tzijonis ducuntur, & commiseratione in pulvere jacentis, Pfa. 102. 14. Quo modo jam servi sui affecti sunt, nequeunt ruinas & vastationes Ecclesiæ sine ingenti dolore &luctu intueri. Secundò, cum fratribus tanquam solitariis & à societate sejunctis acceptis, compati etiam decet; ea inter nos & quemlibet particularem Christianum relatio intercedit, quòd utramque ejus fortunam adversam aut prosperam cum eo participare debemus: sic Apostolus hortatur, Ro. 12. 14. Gandete cum gaudentibus, & flete cum flentibus, iterumque i Cor.12. hib fimilitudine corporis naturalis ad officium hoc hortatur, five patitur unum membrum, compatiuntur omnia membra: sive honore afficitur unum membrum, congratulantur omnia membra. Hos varios Amoris effectus spiritualibus his fratribus debemus; hic ille amor est quem Christus Discipulorum suorum indicium & infigne haberi voluit, Joh. 13. 35. Ex boc omnes cognoscent vos esse Discipulos meos, si charitatem habueritis alii in alios, fi qui igitur fint, charitate hac fraterna destituti, videntur velle Christo renunciare.

8. Tertia relationum species ea est quæ varis inter Conjuges intercedit: quæ prioribus officia. multò propinquior est, ut patet Eph. 5.
31. Derelinquet homo patrem suum ac matrem, & agglutinàbitur uxori sua, & hi due sient caro una. Varia sunt horum & reciproca officia. Primò quod ad uxorem, illa Obedientiam marito

debet. Hoc jubet Apostolus, Col. 3. 18. Uxores subjicite vos propriis viris, Obedientia. ut convenit in Domino. Subjici viris debent, at in Domino, i. e. in omnibus præceptis licitis, alioquin nil amplius his, quam superioribus aliis debetur. Deo potius quam homini obediendum est. Nec uxori licet, ut morem gerat viro suo, aliquid Præcepto Divino repugnans committere: valet autem viri praceptum in rebus omnibus qua nulli Pracepto Divino adversantur. Damnanda itaque uxorum proterva contumacia, virorum præcepta etiam licita contemnentium, tantum præ impatientia officii hujus Obedientia, quod tamen Deus ab illis exigit. Objici autem hic potest, an etiam præceptis à prudentia prorsus aberrantibus, multifque incommodis conjunctis, parendum est ab Uxore: Respondeo, non esse inobedientiæ, sed officii fui, si pacatè & mansuetè incommoda hæc exponat, viroque persuadere conetur, mandatum revocare; fin hoc prece & blanditis impetrare nequit, nec in verba mordacia erumpat, nec tandem imperium detrectet, nihil enim inobedientiam præter præcepti peccatum excusare potest.

9. Secundò Uxor Fidem marito servare debet: hæc autem duplex est, vel enim thorum spectat; ab alienis amplexibus se puram cassamque servet uxor oportet, nec aurem præbeat ulli, cassitati sue insidianti; sermones omnes huc tendentes non sine horrore aversari decet: & siquis sidem suam sollicitavit, hoc ei denuò faciendi opportunitatem non præbere. Vel secundò rem familiarem: sidem etiam hic servet marito; hoc est res ei commissa eo modo administret, qui ad utilitatem mariti maximè conducat: nec fraude & dolo usa, in eos bona sua usus absumat, quos ille neuti-

quam probat.

10. Ter-

10. Tertiò ei amorem debet, & morum facilitatem, & amicitiam quandam in tota conversatione sua relucentem: ei pro viribus adjumento fit & solatio oportet, quò meliùs fini creationis suæ respondeat, qui erat ut esset marito auxilium commodum, Gen. 2. 20. idque in omni vitæ statu posito, sive prospera sive adversa valetudine, five afflicta five læta fortuna; quocunque in statu, (prout providentiæ visum erit) posito, ei solatio & subsidio esse uxor in quantum potest, debet : cui prorfus opponitur morum difficultas & acerbitas, contentiones omnes & jurgia; hæc enim efficiunt, nt oneri fit, & pesti marito, non auxilio aut solamini: quòd fi hoc modo erga quemcunque se gerere crimine non vacat, ut suprà demonstratum est, quantò minùs erga eum cui summa benevolentia, & amor ardentiffimus debetur?

Mariti crimina exorem ab hoc officio non obfolvunt.

proterviam, mariti erroribus aut injuriis excufatam uxores: nec enim hoc religio patitur nec prudentia. Non Religio, persona enim indignitas non absolvit ab

officio quod ei Deus præstari absolutè præcepit: nec prudentia, quò enim pejor maritus sit, eò magis comitate & suavitate uxoris, quibus concilietur, siectatur animus ejus, opus est: hoc est quod sui sæculi uxoribus consuluit Sanctus Petrus, 1 Pet. 3.

1. Oxores sese subjiciant suis viris, ut etiam si qui non assentiuntur sermoni, per uxorum conversationem sime sermone lucrissant: Uxoris commoda conversatio, plurimum ut videtur potuit ad abducendos homines à Gentilisson ad Christianissum: nec sanè fuccessu hadie careret, si periculum facere possent foeminæs: saltem aliqualem in familiis pacem conservaret, cum jam è contra mali impatientia uxorum

m

ni

æ

rum effectus adeò ubique patent, quòd vix locus ullus est in quo hujus exempla aliquot non reperias Quot sunt qui ut jurgia & clamores protervæ sæminæ vitarent, compotationi se addixerunt, unde ebrietas, paupertas, & malorum ingens caterva? Ab hac igitur viro tentatione objicienda caveant uxores: si quid autem incidat, cujus ut uxor virum admoneat, amor conjugalis postulat, ea temperetur lenitate admonitio, ut ab amore non ira proficisca appareat.

orem fuam officia: quorum primus amor, qui ut erga uxorem ardens & debet amorem

compassione plenus sit vult S. Paulus, ut patet ex duabus fimilitudinibus quibus hunc amorem depingit, Eph. 5. una ab amore quo quis corpus fuum naturale, Nemo, inquit, suam ipsius carnem odio habet, imo nutrit ac fovet eam: altera ab isto amore quo Christus Ecclesiam suam complectitur, qui priorem longè superat, ductà; quos utrosque tanquam amoris quo vir fæminam suam profequi debet, normam & regulam proponit. Hoc fanè asperitatem omnem & morum difficultatem in viris erga uxores excludit; eo ritu cum iis agendum est quo cum sui ipsorum partibus, eas tanquam corpora sua amare decet; nec magis iis noxium aliquid & molestum facere, quam carnem fuam concidere & confodere: confiderent viri isti qui tyrannice in uxores dominantur, qui eas tanquam humanæ naturæ participes vix tractant, an hoc fit eas amare tanquam corpora fua.

13. Secundum viri officium est, ut thorum casta fide servet. Hoc Deus à viro non secus quam ab uxore exigit: & quanquam mundus videatur minus damnare violationem hujus officii in viro quam uxore justo tamen coram judice

Deo

Deo, non minus grave peccatum proculdubio cenfetur, committente hoc viro quam fæmina: certum est, voti sibi invicem facti cum connubio jungebantur, apertam violationem adulterium esse, ideoque præter impuritatem etiam perjurium includere; & quicquid in hoc casu discriminis est, quanquam lancem ex una parte degravare videatur, hoc tamen à considerationibus civilibus & facularibus, potius quam peccati natura oritur.

14. Tertium mariti officium est, ut Alimentum. uxorem alat, eique consulat & pro-

fpiciat: in participationem bonorum istorum quibus eum Deus donavit admittere debet; nec res illi necessaries ex avaritia denegare, nec tamen sic bona sua prodigè essundere, ut ei non suppetat unde uxorem sustentet: hoc proculdubio mariti officium est; cum enim ut dictum est eam corporis sus partem censere debet, æquum est ut non minori cura ei quam sibi prospiciat. Nec tamen hoc sic intelligi velim, ac si uxori hoc modo à labore & opere omni, cum res aliud exigat, immunitas pararetur; nec enim æquum est ut mariti solicitudine & labore uxori otium & desidia parentur.

Institutio. rem si ignaram in rebus ad æternam suam salutem spectantibus erudire & instituere. Sic S. Paulus jubet, ut uxores discant à maritis domi, i Cor. 14. 36. quod supponit maritorum esse adocere: Dubitandum quidem non est quin patrisfamilias sit, curare ut omnes in domo sua & sub regimine sito degentes, in rebus hujusmodi necessaris instituantur, quantò magis uxor sua cui arctiori vinculo conjungitur? Sollicitos de scientia sibi comparanda viros efficere hoc debet, quò melius officio, quod aliis debent, fungantur.

16. Ultimò, Conjugum est pro se invicem orare, benedictiones Dei omnigenas spirituales & temporales implorare; & pro viribus adniti ut sibi invicem bo-

Oratione & anxilio sibi invicem opitulari.

na omnia acquirant; præcipuè ut suis invicem animabus benefaciant, ad officiam se invicem hortando & incitando, ab omni peccato dehortando, retrahendo, fibi invicem, benefacientibus five familiæ fux five aliis quibuscunque, verorum conjugum instar, opem ferendo: hic unice verus maximéque æstimandus amor est: imò vix illi amare dicendi funt, qui quanquam se vitæ genere implicari æterna perditione puniendæ, cernunt, non tamen commoventur, nec suæ invicem saluti student. Si maritorum & uxorum amor ad hunc modum virtute & Religione fundaretur, vitam agerent in terris planè cœlestem: hoc enim dissidia & jurgia, familiarum pestes, & inferni præludia, prorsus tolleret. Et parum sanè in statu conjugali voluptatis est, nifi quando amor se. Religionis & virtutis officia præstando, exerit & exprimit.

17. Quicunque igitur hunc vitæ statum ingredi statuit, maturè antea deliberet, & sibi talem in conjugem deligat cum qua amicitiam hanc spiritualem colat nimirum Deum reverâ timentem:

Virtus in persona connubio jungenda potissimum spectanda.

multi sunt falsi fines qui matrimonium contrahentes sibi proponunt, aliqui enim divitiis, aliqui forma capti ducunt, nec alii in genere fines quam seculares & mundani plerosque movent: qui autem ad eum quem decet finem in conjugio attenderet, ille id unum curare debet, ut conjugium melioribus istis finibus, nimirum Dei gloriæ, animæque suæ saluti promovendæ inserviret; saltem curare debet

ne

ne his obstaculo sit matrimonium: ad hoc plus confert virtus seminæ ducendæ, quam divitiæ quantæcunque; quanquam non negavero harum etiam rationem aliquam haberi posse, ut suppetat nobis quod in usum vitæ necessarium est.

quod in usum vitæ necessarium est.

18. At ante omnia. Nuptias nè contra-

Nuptie hant curandum est, quæ non tantum effectu malæ, fed etiam in ipfo momento peccata actualia funt; cujufmodi funt nuptiæ in quibus iftæ ducuntur quæ priùs aliis despondebantur: quo casu certum est has illis quibus se priùs promisso obligarunt jure debere conjungi : harum igitur aliquam ducere illo vivente cui defponsa est, nihil aliud est quam uxorem alienam ducere, quod manifestum adulterium est, Rom. 7. 3. Illicitæ etiam funt nuptiæ eorum, qui intra gradus propinquitatis, quibus conjugium à Deo interdicitur, se invicem contingunt : quos descriptos legamus cap. 18. & 20. Lev. quisquis aliquam intra hos gradus propinquitatis politam, five ad feiplum five uxorem suam mortuam, quod perinde est, referatur hæc propinquitas, ducit, incestûs reus est: & quamdiu cum illicita ista uxore cohabitat, tamdiu in reatu isto horrendo manet. Hæc cautio in delectu fæminæ ducendæ varios malos effectus, qui inconsulta & illicita connubia sequuntur, præcluderet. Matrimonium igitur ut monet Ecclefia nostra tanquam fanctum vitæ statum intueri debemus, quem non licet inconsulte, temere, aut lascive suscipere ac inire, ut sic indulgeatur carnalibus affectibus ac concupiscentiis, more brutorum ratione carentium, sed reverenter, modeste, consultò, sobrie & in timore Dei: Matrimonium sic initum Benedictio Divina comitaretur, quæ alioquin speranda non est. Egi jam de Relatione que inter uxorem & maritum intercedit.

n

ø

S

U

n

19. Proxima ordine sequitur Relatio amicorum: quæ si recte funderur, intimæ conjunctionis, magnæque utilitatis est: at in nihilo sæpiùs erratur quam amicitia; eos vulgo Amicos censent homines, quorum familiaritate & consuerudine utuntur: quanquam conjunctio ista nihil aliud quam conjuratio quædam fit & confœderatio in peccato: hunc ebrius amicum vocat, quo compotore gaudet; illum impostor & veterator. cujus ope fraudes peragit; illum superbus, qui ei adulatur : & sic in genere, vitus quibuscunque dediti, eos amicos appellant, qui ad hoc operam fuam conferunt. At mehercle procul hoc ab amicitia abest, hoc modo amicissimus nobis Diabolus, qui ad hujusmodi officia nunquam tardus aut aversus est. Huic prorsus opponitur vera amicitia, quæ conjunctio quædam & confæderatio est, virtute non vitio fundata: verbo dicam, eo verus amicus amore amicum complectitur, quòd bono & utilitati fuæ diligenter studeat; fieri nequit ut qui ita erga amicum suum animetur, ei maximi mali author sit. Generale igitur amici officium' hoc esse statuendum est, nempe a- Officia amicitia.

mici veræ utilitati non fine fervore quodam operam det, studeat: quod varia parti-

cularia complectitur.

20. Ut primò Fidem, in omnibus fibi ab amico commissis, sive hæc bona, sive arcana fint: qui fidem fallit amici, ab omnibus odio habetur; cum falsitatum & perfidiarum omnium summa hæc fit: & propter perfida hac vulnera amitus quilibet discedet, inquit Sapiens, Eccl. 22.

21. Secundò, amico externa quapiam necessitate laboranti opitulari ami- Auxilium. ci officium est: confilii inopi confilium:

2f-

afflicto solatium: pauperi levamen suppeditare: & in discrimen adductum tueri & eripere. Cujus præclarum in Jonathane erga Davidem, quem tanquam animam suam adamavit, exemplum extat, nec enim tantum collato consilio, illius in periculo versantis salutem meditatur, sed etiam nullum non adit periculum ut id ab amico suo propuset, & in seipsum patris iram convertit, ut eam à Davide averteret, ut such legendum est 1 Sam. 20.

Admonitio. Tertium idemque præclarissimum amicitiæ munus est, amici animæ prodesse & opem ferre; omnibus

quibus possumus mediis, illius in virtute & pietate protectui consulentes, amicum hortando & incitando ad virtutem; ardenter & vehementer ab omni vitio dehortando; nec tantum in genere, sed particularibus suis egestatibus nos accommodando, præcipuè apertà & amica, quando aut opus esse pro certo novimus, aut saltem non fine ratione suspicamur, correptione. Peculiare hoc amicitiæ munus est, nemini nisi amico competens: errores enim quisque suos adeò gravatim audit, ut neminem se corripientem æquo animo fert nifi cujus amor fuum priùs animum occupavit: imò hoc tam generaliter amici proprium esse agnoscitur, quòd si hic officium hoc deserat, peccantem securitate prodit : correptione enim si abstinet amicus, se nihil dignum correptione patrare alter sentiet : tacite itaque adulatoris partes agit, & amico peccanti adulatur & applaudit, qui hoc officium negligit : quod fi ulteriùs confideretur, admonitione unicuique aliquo faltem tempore opus esle, non tantum amicitia deesse, sed savitiæ etiam reum esse apparebit, qui hoc officium negligir: Nos enim innato nostri ipsorum amore excæcati, non tam facile noftrî, quam aliorum errores discernimus; opus igitur est ut hi nobis, ab

randum

illis qui eos acutius perspiciunt, indicentur: quod fi initio faciat amicus, errorum multiplicationem praeveniat; error autem quem amicus principio non corripit, tandem confuetudine invalelcens, remedio cedere nescit, admonitioni nulli expugnabilis: quam itaque sui defensionem, coram Deo aut seipso parabit ille, qui filentio fuo amicum malorum maximo prodidit? De amico loquens Deus ipse his verbis utitur, Amicus tum qui tanquam anima tua est; Deut. 12. 6. & sanè amicos decet tanquam animas nostras habere, nec minori corum animabus affectu aut vigilantia prospicere quam nostris; omnes itaque decebit qui arctam amicitiam ineunt, in hunc fæderis sui articulum consentire, nempe quod se invicem corripient & admonebunt: unde hoc efficietur tam solenne amicitiæ suæ munus, quòd nemo errore abductus admonitionem ab animo aut à se alieno, aut ad reprehensionem procliviori, proficisci arbitrabitur.

23. Quarto, variis hisce amoris officiis preces adjungendæ; nec enim satis est opem iis ferre nos ipsos; divinum auxilium advocemus oportet, benedictiones Dei & temporales & spirituales in eos sedulo implorantes.

e

n

i-

r-

a-

m

ed

m

re

r-

ab

lis

24. Ultimò, Constantes simus oportet in amicitiis colendis, nec animi inconstantià & levitate abrepti, amicum quoniam jam diu ei consuevimus fastidire. Magna hac est erga amicum injustitia, qui quò diutiùs se bene gessi, eò cariùs astimandus est: nec minor erga nosinet ipsos insania, abjicimus enim vita humana pretiossissimum thesaurum, contra quod virorum sapientissimus monuit, Prov. 27.16. Amicum tuum, & patris tui amicum nè deseras. Imò nec amicitia dissuenda culpa quaque levissima sussiciati danda est humanis insirmitatibus venia; nec dubi-

tandum est quin venia quam hodie ei concedis, cras sibi opus sit, qua bonitatem tuam compenset par est: nihil igitur ad Amicitiæ vinculum dirumpendum satis sit, præter persidiam & insanabile vitium.

Servorum officia.

Servorum officia.

Obedientia.

25. Relationum ultima Herorum & Servorum est, qui sibi invicem officia debent: servi est
primò præceptis omnibus licitis

heri parere; hoc ab Apostolo disertè jubetur Eph. 6. 6. servi auscultate Dominis, &c. Nec invitos hanc & obmurmurantes, sed promptos & alacres obedientiam præstare decet; ut ibidem hortatur, ver. 7. cum benevolentia servientes. Ad quam quò sint paratiores considerent, Domino non hominibus se servire; Deus servis præcepit, Dominis suis sic servire; Obedientia igitur ista quæ Dominis suis, etiam Deo præstatur; quod unum eos in servitio suo alacres essicere debet, moroso licèt & indigno Dominio serviant, præsertim si quod Apostolus addit, perpendant, nempe se operis sui pramium à Domino reportaturos esse.

26. Secundò, Fidelitatem etiam erga Fidelitas. Dominum fuum colat fervus, quæ du-

plicis generis est; prior opponitur ministerio hypocritico, quo diligentie præsente Domino speciem præse fert, absente feriatur servus: posterior surto & fraudi. Prior hujus officii pars in hoc consistit ut servus sidelem operam hero suo præstet, absenti licèt, poenasque omissioni non intentanti, sed omni tempore etiam cum desidiam suam & errores hos latere posse putant: qua officii sui conscientia qui non ducitur, sidelis servus censendus non est; hypocriticum enim hoc ministerium simplicitati cordis ab Apostolo opponitur, quam tamen à servis exigit, Eph. 6. 5. Secunda sidelitatis pars in justa rerum à Domino sidei sue commissa-

rum

rum administratione confistit, nec bona sua negligenti profusione (cujus iniquis dispensator, Lu. 16. accusatur) dissipando, nec ea in usum suum inscio Domino convertendo: hoc est bona intervertere, quod vetat Apostolus, Tit. 2. 10. nec aliud est quam merum furtum. Hujus generis funt omnes istæ methodi, quibus sibi lucrum servus, ex damno & detrimento Domini quarit : veluti cum largitione corruptus, contractus Domino suo damnosos agit: Imo perfidia hæc furto vulgari longè deterior est, quò enim major in aliquem fiducia reponitur, eò perfidiæ atrocius crimen est. Quod ad alteram perfidiæ speciem attinet, nempe bonorum Domini distipationem, quanquam nihil inde sibi lucrifaciant fervi, non longe abit effectum fi confideres ab hac; non minora enim Domino damna ista quam hæc afferat, quod fi ita fit, parum refert an fervi avaritià an negligentià Dominus expiletur. Nec minor inest diffipationi huic violatio fidei, supponendum enim est Dominum res suas non minus curze, quam fidelitati servi committere: parum enim Domini interesset, si à fraude servi sui securum, aliorum eum fraudibus negligentia sua servus exponeret. Qui itaque utilitati & commodo heri diligenter non confulit, non minus fidem fallit, quam qui suis commodis injuste studet.

es

r,

iò

Ce

r-

i-

10

0-

it,

110

ga

u-

ni-

0-

15:

in

luo

in-

fu-

icii

en-

eri-

am

atis

ffaum

27. Tertium servi officium est, ut correptionem heri æquo animo ferat, Patientia reconsa non reddens, prout hortatur correptionis. Apostolus, Tit. 2. 9. i.e. audacia & proterva responsa, quibus ira heri magis accendatur; (quod fervis etiam meritò correptis usu venit, quanquam Sanctus Petrus monet ut æque patiantur etiam immeritam objurgationem, etiam cum

benefaciant & propterea patiantur, 1 Pet. 2. 20.)non reddens: nec tantum correptionem æquè pati, sed etiam errorem propter quem corripiuntur emendare, fervorum officii est, nec enim satis habeant Dominis suis (observantiæ licèt summæ cum specie) aurem præbuisse.

28. Quartum servi officium est diligentia: Officii sui muneribus constanter invigilare debet, nec se otio & ignaviæ, nec compotationi, nec aleæ, nec vitio cuicunque addicat, quo à negotiis Domini avocetur:
hæc sunt servorum necessaria prorsus officia quæque
fedulo & Religiosè præstare debent, non tantum ut
dominorum suorum iram sed & Dei essugiant, qui
ab eorum unoquoque rationem aliquando exiget
quomodo se gesseric erga dominos suos terrestres.

Dominorum officia Justitia. 29. Sunt etiam ex alterá parte Dominorum quædam quæ fervis fuis officia debentur: veluti pri-

mò, Dominorum est se justos præbere erga servos, & conditionibus istis stare quibus eos conduxerunt; eis nimirum victum suppeditantes & stipendium solventes, quæ qui servis suis

denegat, oppressor censendus est.

Admonitio. 1900. Domini etiam est, servum errantum adversus seipsum (ad quod pauci hortandi sunt) sed multo magis adversus Deum, peccantem; hoc enim plus commoveri Dominum quempiam par est, quàm erroribus quibuscunque in damnum tantum suum & incommodum cessuris: Cum Dei honorem violari, & animam hominum insimi in discrimen adduci, majori cum ratione Dominis bilem moveat, quam crimina quacunque prioris generis. Qui igitur facilè incandescunt, levi negligentia aut errore servi adversus seipsos commoti, crimina adversus Deum-commissa, eaque maxima, tranquilli interim & patientes intuentur, ostendunt

res suas sibi nimis curæ esse, Dei autem gloriam servique salutem parum nimis: eo tamen sunt Domini plerique ingenio, quòd parùm folliciti funt quo fe modo erga Deum gerant servi sui, nec dragia & impietate familiæ suæ moventur. & proinde suos nec hortantur nec admonent, quò ad virtutem ftimulent, aut à vitio deterreant ; oblivisci sanè videntur hi Domini, se debere aliquando familiæ suæ gubernationis rationem Deo reddere. Dominorum equidem omnium est, sibi subjectorum, sive in minoris ambitûs Dominio, familia, five majoris Gente, pietatem promovere: quod Davidi adeo cordi erat, quòd apertè profitetur, Psal. 101. 7. non habitabit intra domum meam faciens dolum, loquens mendacia non stabilietur coram oculis meis: Sui (ut videtur) officii esse duxit, curare, ut familia sua quædam quasi Ecclesia esset, cœtus nempe hominum piorum & justorum, quod si omnes Domini conarentur efficere, præter æternum pietatis suæ præmium in posterum, præsentem etiam huius rei fructum ferrent, i. e. sæcularia sua negotia meliùs administrarentur: nec enim auderent servi vel negligentià vel perfidià peccare, si officii sui Religione bene instituti tenerentur.

g1. Ut autem servos suos monere & corripere debent Domini, sic etiam ad hoc prudentiam adhibere, ut optatum essection sortiatur, nec hoc ira accensos facere; hoc enim nihil aliud in servis producturum est, præter contemptum & odium Dominorum suorum: sobriis & gravibus verbis increpet herus servum, ut simul erroris sui redarguatur, & increpationem ab animo emendationem suam, non

ultionem meditante, proficisci sentiat.

is

ci

n,

n

n

5:

m 0-

g-

a.

es

32. Tertium Dominorum officium
Bonum est, servis suis probitatis & pietatis exexemplum exhibere, nec enim aliter hortatu suo aut correptione aliquid prosiciet: plus exemplo suo diruet, quam possit monitis
& correptione adiscare; dementia est, ebrium &
profanum Dominum sperare familiam sobriam &

piam.

33. Quartò Dominorum est curare, ut servi sui institutionis media.

non destituantur; ut quotidie cultui
divino, precibus in familia prælectis,
stata tempora consecrentur; de quo priùs mihi
dictum est de precibus agenti, nec pluribus ideo

opus eft.

Moderatio in negoriis æqua & moderata servis præcipere, nec onera iis imponere, quibus portandis vires suæ non sufficiunt; speciatim tantum ab iis operis non licet exigere, ut nihil iis temporis supersit, quod animabus suis impendant; nec tamen tantum illis otii indulgere, quo aut ei inutiles, aut vitio expositi & obnoxii fiant.

Bene agentes fovere, & confirmare in virtute Domini est, diligentiam, sidem & pietatem sum merità muniscentià & benevolenția remunerando, denique per omnia qua sibi cum servo suo sunt meminerit Dominus, etiam esse sibi Dominum in Calis, Eph. 6. 9. cui ratio reddenda est, quo modo vilissimum servum hic in terris tractavit.

Differui jam, qua potui brevitate, de variis istis relationibus, quibus particularia officia debentur, & fic egi de primo genere officiorum erga proximum, i b Justita comprehensorum.

## Dies Dominicus XVI.

Alii fontes officiorum erga proximos. De Charitate erga Animas, Corpora, Bona, Famaus proximorum.

Ecunda species officiorum erga Proximos nostros, Amore Charitate seu comprehenditur. Hoc celebre illud Evangelicum officium est, toties à Christo præscriptum, Novum illud Praceptum, quo eam nomine Christus ipse appellat, Joh. 13. 34. ut nos invicem amemus, quod bis uno capite repetitur, Jo. 15. 12. 27. & is pene scopus unicus est totius prioris Sanchi Johannis Epistolæ, ut nos ad hoc officium hortetur; unde patet hoc non haberi pro re indifferenti, sed stricte ab omnibus exigi qui Christum profitentur. Hoc equidem Symbolo fuos Christus ipse dignosci voluit, Jo. 13. 35. Ex hoc omnes cognoscent vos effe discipulos meos, si charitatem habueritis alii in alios.

2. Charitatem hanc duplici sub ratione considerare licet: primò ratione affectuum; Secundò ratione actionum. Charitas affectum, ninil aliud quam veram sinceramque benevolentiam, qua lata omnia aliis precari inducimur, significat; ut enim infaustum quidpiam aut malum alicui optare, seu animam suam,
corpus, bona, existimationem spectemus, Justitia
vetat, sic iis bona & prospera omnia, quoad illa om-

nia, optare charitas jubet.

iş

iì

1i

is

e,

i-

us

1-

b-

es oaeiæ

m

d-

r-

tis

8

n,

eş

3. Primò quoad animam: fi qua in no-

bis gliscit charitatis scintillula, bona omnia animabus hominum non precari non animas. possumus: resistæ pretiosæ, quas Christus dignas censuit, quæ sanguine suo redimerentur, amorem sanè nostrum & vota benevola jure sibi vendicent: nisi nos igitur sic invicem amemus, præceptum illud quo amare sicut ipse amavit, jubemur.violamus: animas enim hominum ipse tam ardenti amore complexus est, pro his tantum & fecit & passus est. Amoris sui quo animas complectitur, duo funt præclarissima & præcipua esfecta: primo purgat eas & mundat gratia sua: Secundo fœlices reddit in gloria sua; hoc eò usque amor noster imitari debet, quòd nos etiam omnium purificationem ardentissimè optare debemus, quò æternæ fœlicitatis capaces reddantur. Sperare possem neminem esse anima præditum, qui tanta effet in alterius animam favitia, quin hoc fincere optaret; nisi experientia evinceret, dari aliquos malitia tam plane diabolica, quòd in contrarium prorfus vota fua tendunt, qui non tantum in peccata sed & damnationem incidere alios vellent: quot sunt quibus injuria aut oppressione aliqua afflictis hoc solatio est, quòd hoc inimicos in æternam perditionem præcipitabit; eum è contra graviùs hac cogitatione affligi Christianum par effet, quam injuria quacunque ab inimicis illatà: qui hac indole est, diaboli non Christi discipulus est; nihil enim magis directè repugnat pracepto suo, quo proximes sicut nos ipsos amare jubemur. Nullus enim est, si dari infernum credit, qui quanquam viis huc ducentibus delectetur, non horret cogitare hoc fibi futurum esse itineris sui finem: ideoque non minus horrere debet proximi sui damnationem.

4. Secundò corporibus hominum fausta omnia, i. e. valetu- Corporibus, bonis dinem & incolumitatem precari & existimationi.

debemus: de corporibus nottris fatis foliciti fumus; dolorem aut malum levissimum quod illis possit contingere, perhorrescimus; folicitudinem hanc vi prioris præcepti ad alios extendit charitas; & quicquid nobis grave est, hoc aliis accidere nolle jubet: hoc idem de bonis & existimatione aliena dicatur; nobis & divitiarum & famæ incrementum optamus, hoc ipfum aliis optare debemus; alioquin enim proximum tanquam nosmetipsos amare censendi non sumus.

-

S

n

a

11 i-

t

C

n n

1-

0

1et

5. Affectuum Charitatem fi veram & sinceram hi certò sequentur effectus, nec ab ea quidem abesse posfunt, adeo ut officii hujus partes paffim in Sacris Literis censentur, & proinde rigide à nobis exiguntur. Pacem con-Primò pacatos nos & mansuetos er- servat.

Effecta cha-

ritatis bujus.

ga alios reddet, à contentionum occasionibus captandis tam aversos, quòd nec lacessiti contendemus; à contentione aversus est animus quem amor occupavit, hoc enim inter alia charitatis proprium est, quod non facile exacerbatur, i Cor.13. 5. quicunque igitur ad contentionem proclivis elt, animum arguit Charitate destitutum. Secundo, miseriarum alienarum commiserationem in nobis pariet: calamitas quævis iis quibus bona omnia precamur contingens, infortunium quoddam nobis est & infelicitas: Si igitur benè omnibus precamur, omnium calamitatibus tangemur, & vero dolore propter eorum miserias afficiemur, idque pro-menfura afflictionum suarum. Tertiò, ut aliorum prosperis rebus gaudeamus, efficiet : Solomon, Prov. 13. 19. observat, Desiderium effectum suave effe anime :

quicunque igitur vicini sui fœlicitatem revera optat, nequit expleto, prosperitate eius, desiderio suo. non gaudere, hæc duo jubet Apostolus eodem in loco, Ro. 12. 12. Gandete cum gandentibus, flete cum flentibus. Quarto, nos ad preces incitabit; nos impotentes sumus, & imbecilles creatura, nec benedictiones ubi maxime volumus conferre valenius; fi igitur reverâ aliorum bonum & commodum promovere volumus,id ab eo à quo docente Jacobo, cap. 1. 17. omnis donatio bona & omne integrum donum eft, precibus contendendum est. Necessaria adeo esthæc pars charitatis, quòd absque hac benevolentia nostra nihil valet, inanis & inutiles ceremonia est: nec enim ille nobis bene velle revera censendus est, qui votis luis nihil alioquin profuturis, vim & efficaciam precum non adjunget. Non igitur fatis duxit Apostolus, ut homines aliis bene vellent, sed ut supplicationes, preces, gratiarum actiones pro omnibus offerrentur, præcepit, 1 Tim. 2. 1. cui præcepto omnes, qui verà hac affectuum charitate præditi funt, alacres parebunt. Hac funt charitatis huius effecta tam necessaria, quòd falli eum necesse eft, quicunque hac charitate se præditum credit nec tamen hos fructus, charitatis unica indicia, oftendere valet.

6. At ulteriùs adhuc se extendit vis & efficacia hujus gratiæ; animum enim à variis issque gravibus & persculosissi-

mis vitiis tuetur & liberat: veluti primo ab invidia, hoc docente Apostolo. 1 Cor. 13. 4. charitatis proprium est, charitas non invidet: quod quidem ratio communis dictat, invidia enim trifitita quædam est de prosperitate aliena orta; qua nihil charitati, cujus hoc essectium esse supra ostendimus, quòd prosperitate aliena gaudet, repugnantius esse potest: dominante igitur charitate facile

fugatur invidia: quam immerito igitur hanc fibi virtutem arrogant, qui interim aliorum rebus profperis obmurmurant & intabescunt?

7. Secundò Superbiam & fastum

deprimit: hoc etiam ab Apostolo do- Superbiams cetur loco supra citato, Charitas non agit perperam, non inflatur; cui consentaneum est, quod ubicunque charitas, ibi conjunctim humilitas præcipitur: sic Col. 3. 12. induimini igitur ut electi Dei, sancti & dilecti, visceribus miserationum, benignitate. animi submissione, & Ro. 12. 10. Fraterna charitate alii ad alios amandos propensi, honore alii aliis praeuntes: quibus ex locis patet, charitatie comitem indivulsam esse humilitatem; hac equidem ab illa necessariò fluit, amor enim pretio semper habet & magni æstimat rem amatam: quod in nostri inforum amore clarè cernitur : efficit enim ut alta de nobifmetipsis sentiamus, & nos aliis omnibus præcellere arbitremur. Si igitur amor qui in nosmetipsos fluit, superbiam pariat; hic si mutato alveo in fratres nostros derivetur, animi demissionem pariat necesse est: tunc enim dona ista & virtutes, quas aut' superbià aut odio excecati negleximus & contemplimus, perspiciemus & magni æstimabimus, nec æquum censebimus aut eos, comparatione instituta, contemnere, aut nosmetipsos prædicare & laudibus efferre; videbimus fane, cur Apostolico confilio morem gerentes, alios nobis pracellere astimare debemus, Phil. 2. 3. Quicunque igitur eam elato est animo quòd alios parvi facit & aspernatur, hac se charitate destitui concludat.

Tertiò animum à censura & temerario judicio aversum reddit: Charitas, Censuram. ut inquit Apostolus, 1 Cor. 13.5. non cogitat malum, non facile adducitur ut male de aliis fentiar, fed è contra ut ver. 7. sequitur, credit em-

nia, sperat omnia, i. e. optima de omnibus credere & sperare solet; quod propria experientia dictat, nos enim adamati cujulvis errores cacutientes non cernimus, (teste in nostris erroribus cacitate nostra) procul igitur aberit, ut iis errores à quibus reverâimmunes funt, affingamus, aut ultra modum veros exaggeremus: cui igitur imputandæ funt immites ista censura & temeraria de aliis lata sententia, (quibus nihil inter omnes ufitatius est) misi charitatis inopiæ.

Quartò dissimulationem & sictam Diffimulatiominiméque finceram amicitiam tollit: verus hic & fincerus amor fictum illum & fimulatum amorem fugat, hæc autem illa charitas est quæ nobis præcipitur, nempe qua minime simulata est, Ro. 12. 9. Nec equidem ibi diffimulatione opus est ubi vera hæc charitas radicem egit, hæc enim revera id omne est, quod illa vellet videri: tantò igitur hæc illam superat, quantò artem natura; imò quanto virtus aliqua cœlestis turpe aliquod vitium, hoc enim est hypocritica & tantum personata amicitia; metuendum tamen est nè hæc finceræ charitatis locum sæpe nimis usurpet : hujus enim effectus passim videre est, nihil enim ustatjus est, quam magnifica coram amicitiæ erga aliquos professione facta, hos ipsos discedentes, sannis & injuriis infectari.

10. Quintò animum mercenarium Avaritiam. effe, aut lucri fui studiosum non tinit; tam honesta hæc est & generosa indole, quòd utilitatis & commodi proprii itudium dedignatur: Charitas sua non quarit, 1 Cor. 13. 5. Mercenaria igitur ifta amicitia, quæ utilitatis tantum intuitu contrahitur, quanquam passim jam obtinuit, Ionge à natura charitatis hujus discedit.

pidinem, sibi adeo contrariam, quòd upidinem, sibi adeo contrariam, quòd uno in pectore cohabitare nequeunt, charitas hac corde expellit: Charitatis enim proprium
est Omnia tolerare, 1 Cor. 13. 7. atrocissimas tolerare injurias, nec aliam interim ultionem reponere
quàm preces & benedictiones. Malevoli igituranimi & vindictæ studentes longissimè omnium ab hoc
officio discedunt.

12. Fateor equidem si ad certum quoddam hominum genus Charitas hæc deberet extendi, posset optime cum malevolentia in

Charitas etiam inimicos complectitur.

alios confiftere; fieri enim facilè potest, ut qui unum infesto odio perseguitur, alium nihilominus amore complectatur; monere autem decet, charitatem hanc non debere angustis terminis claudi, fed ad omnes ubique & speciatim inimicos extendi, cum aliter procul abit à natura divinæ istius charitatis toties à Christo inculcata: Amicos & Benefactores amare tam proculabelt à perfectione Christiana, quòd publicani & peccatores, & pesfimi hominum huc usque pervenire potuêre; nec hoc igitur remuneratione dignum in discipulo Christi censetur, nos vellet altius aspirare, ideoque præceptum nobis spirituale magis & præstantius, nempe amorem inimicorum tradidit: Mat. 4. 44. Ego verò dico vobis diligite inimicos vestros, benedicite iis qui devovent vos, benefacite its qui oderunt vos. & precamini pro iis qui vobis infesti sunt, & persequuntur vos: quod qui non facit inter Discipulos à Christo non habebitur. Concludere itaque licet, quòd quicquid de hae charitate affectuum dictum est, non minus ad infestissimos inimicos quam amicos optime merentes spectare: quoniam autem ab hoc officio paululum aversior est tetrica hominum natura.

natura, ideo non erit alienum, argumentis aliquot, ad hoc homines hortari.

Ad CharitaCharitatem hanc, (quod obiter jamtem hortatur, pridem innui,) à Christo praccipi, in
Primò à Pratepto Christi.

cis; nec enim pracceptum ullum est
quod toties repetitur, quoties hoc

de inimicorum nostrorum condonatione & amore: fic Eph. 4. 32. Estote alii in alios benigni, misericordes, condonantes vobis mutuo offensas. Et Col. 3. 13. Sufferentes alii alios, & condonantes vobis mutuo, si quis adversus aliquem habnerit querelam: sicut & Christus condonavit & vobis, ita & vos: Sic etiam, 1 Pet. 3. 9. non reddentes malum pro malo, aut convicium pro convicio, sed contra, benedicentes. Possem ad hane veritatem confirmandam infinitam penè textuum multitudinem afferre; fed hi ut opinor faeis evincunt, hoc officium à Christo præcipi; & paucos equidem esse arbitror quibus Evangelium auditum est, qui hoc inficiantur: tanto magis mon-Ari simile est, tot posse inveniri se Christianos appellantes qui obedientiam abjicientes pracepto huic nè minimum parent; imò nec hoc tantum sed contrarium palam afferere & profiteri aufi funt : nihil enim usitatius est quam ut homines secum decernerent & palam declararent se huic aut illi nunquam condonaturos effe, nec eos potest præcepti huius Christi consideratio à sententia sua abducere; hi sanè quid fibi velit vox hæc Christianus non intelligere videntur, nimirum quòd Christi servum & Discipulum innuit, Charitas enim illius infigne & indicium, bujus officium est. Absurditatem igitur maximam imò contradictionem apertam implicat, fi Christianos se profitentes præcepto huic Christi quem pro Domino suo agnoscunt se opponant : si Dominus fum.

fic

Sum, ubi reverentia mei? ait Jehovah, Mal. 1. 6. Obsequium & reverentia tam manifesta servorum officia funt quod hunc ille Dominum fuum ducere. cui hac non præstat, censendus non est. Quid autem me vocatis Domine, Domine, inquit Christus, & non facitis qua dico? Lu. 6. 40. In duas ampliffimas quidem familias, Christi nimirum unam & diaboli alteram, totus mundus dividitur; & ea quam alterutri unusquisque præstat obedientia, cujus sit fervus apertè indicat; qui enim Christo paret Christi, qui autem diabolo, servus diaboli est. Ultio equidem & malevolentia dictatis mali istius spiritus adeò consonant, quòd in nihilo apertiùs ejus imperio paretur. Hoc equidem servorum suorum vestibus indui est, & servitutis indicia tantum non ostentare: quam ridiculæ hoc est impudentiæ, in familiam diaboli fic conscriptos, se Christi servos interim profiteri! Sciant hujufmodi, Christum hos in die judicii pro suis non agniturum esse, sed eos proprio Domino traditurum, ut ab eo mercedem suam in igne & bitumine accipiant.

14. Secundò intueri oportet exemplum Dei: quo argumento Christus Ab Exem= iple usus est, ut nos ad hoc officium plo Dei.

excitaret, Luc. 6. 35, 36. ubi postquam

n

15

nè

re

1-

n,

m

ti-

ro

1225

m,

amorem inimicorum præceperat, ad hunc hoc nos argumento hortatur, quod hic nos reddet filios altissimi (i. e. imaginem quandam & similitudinem Dei nobis imprimet, quali suos referre solent filil parentes) nam ipse benignus est erga ingratos & malos: cui consonum est quod legitur Mat. 5. 45. Facit enim ut Sol suus exoriatur super malos ac bonos; & pluit super justos & injustos: qua equidem confideratione efficacissime ad hoc officium impelli nos par est: Deus, ut scimus, perfectionis fons est, hund igitur referre votorum summa est; & quanquam hee

hoc Luciferum è Cœlis deturbavit, quòd affectavit effe fimilis Deo, si tamen ad fanctitatis divinæ & bonitatis similitudinem aspirasset, permansisset adhuc Angelus lucis; hæc enim cælestem nostrum patrem imitandi cupido, verum & præcipuum filii fui neilneur est. Benignitas autem hæc & bonitas Dei erga suos inimicos in plurimis elucet, non tantum collatione misericordiarum temporalium quas promiscue & fine discrimine largitur, velut solem & pluviam injustis, ut textu supra allato patet, sed præfertim misericordiarum spiritualium: Nos omnes operibus nostris matis facti sumus Dei inimici, Col. 1. 14. cuius inimicitiæ mala nos tantum pati necesse erat; nihil erat quod Deum ad reconciliationem optandam impellere posset, præter meram commiserationem: rantum tamen abest ab hostilitate Deus, quòd cùm inimicitiam hanc æterno nostri exitio ulcisci potuit, reconciliationi tamen studet, nostrique in gratiam tuam reductionem meditatur: Hoc equidem ineffabilis misericordia & benignitatis est, at hæc omnia ratio quâ hoc efficere conatus est, superat: misit de cœlis filium suum ut hoc efficeret, idque non tantum monitis aut persuasionibus, sed etiam palfionibus suis; tanti nos fecit Deus, quòd nec fili fui fanguinem charum nimis duxit redemptionis nostræ pretium; non disfimile misericordiæ & patientia exemplum in Christo cernimus, vitam suam pro inimicis deponente, idque tam miti, tam æquo animo; quod ad vivum descripsit Apostolus. I Pet. 2. 22, 23, 24. nostræg; imitationi proposuit: his omnibus seriò pensitatis, par est cum Sancto Johanne concludere, Dilecti, fi Deus nos ita dilexit, debemus nos alii alios diligere : quam pudendum est nos nostras erga fracres simultates retinere, quum fuas erga nos Deus, etiam atrociùs laceffitus, deponit!

ti

id D

ftr

nentum fuggerit, feil. ut comparationem inter peccata noftra contra Deum, & peccata hominum contra nos infituamus; qua infituta facile in-

Apeccatorum nostrorum erga Deum & hominum erga nos inequalitate.

gens disparitas apparet, idque multiplici respectu. Primò enim Majestas contra quam peccatur peccati reatum auget, tanta autem inter homines distantia effe nequit : quanquam enim aliqui alios (hoc volente Deo) tanto dignitate antecedunt, quod injuriam aliquam his illatam hæc præeminentia majorem reddat, ejustem tamen cum nobis naturæ participes funt, cum ille Deus fit beatus in æternum. Secundo Dominio fuo & potestate præcellit Deus. hæc in eo funt tanquam in fonte & origine, nos ab illo conditi. Effe nottrum ab illo accepimus, ideoque arctiffimo obedientiæ integræ vinculo tenemur: cum è contra potestas omnis que uni homini in alium competit, ab illo derivatur, nec plerunque hujus aliqua in hoc cosu disparitas est, contentiones enim inter æquales ut plurimum oriuntur. Tertio considerare decet immensam Dei erga nos bonitatem & munificentiam, bona omnia quibuscunque fruimur, five ad hanc vitam, five ad meliorem fpectantia, illius largitati debentur: fœdiffima itaque ingratitudine crimina nostra augentur; nec hoc etiam respectu tanta esse possunt unius hominis contra alterum peccata; quanquam enim hominum alii in alios ingrati effe poffunt, (quòd fæpe nimis evenit) quoniam tamen tantula funt maxima quæ ab hominibus conferuntur beneficia, quod à magnitudine beneficiorum divinorum longissimè absunt, ideo ingratitudo nostra in homines, eam quæ in Deum est, aquare non potest. Denique peccata noftra in Deum, hominis cujuscunque nobis infestissi-

T

mi injurias magnitudine sua & multitudine superant: sæpiùs enim contra Deum & atrociùs peccamus, quam hominum maxime malignus occasiones contra alios peccandi invenire poterit. Hanc inæqualitatem & disparitatem subinnuit Servator no-Iter parabola, Mat. 18. in qua peccata nostra contra Deum decies mille talentis, fratrum autem contra nos centum denariis, fignificantur : quanto igitur talento denarium præponderatur, aut decies mille centum numero excedunt; tantò, multoque ampliùs peccata nostra contra Deum, peccata aliorum contra nos numero suo & gravitate excedunt. Pluribus possem, inæqualitatem peccatorum quæ nobis Deus, & eorum quæ nos aliis remittimus, evincere; hoc autem, ut opinor, fatis fit ad diluendas hominum crudelium & vindicta gaudentium objectiones, contra hanc erga inimicos benignitatem motas: absurdam hanc illi & rationi dissonam credi volunt, at cum Deus ipse hoc idem eminentius & modo præstantiori agat, quis hoc nisi blasphemus rationi repugnans affirmare audebit? Si hoc aut spirituale quodpiam aliud officium nobis videatur rationi repugnare, hujus rei rationem ab Apostolo discamus, I Cor. 2. 14. Animalis homo non est capax corum que sunt spirites Dei, sunt enim ei stultitia: quòd rationi repugnare videtur, carnalitati cordum nostrorum imputandum est, nec ideo contra officium hoc disputemus, sed mentes nostras à carnalitate ista purgemus, & sentiemus verum esse quod de fuis fermonibus spiritualis sapientia affirmat, Pro. 8. 9. illi omnes sunt obvii prudenti, & recti iis qui con-Sequentur scientiain.

A Jucunditate number ded ctiam jucundum est offihujus officii. inimicorum amor: quod magna hic dulcedine & voluptate animum perfundit. Cujus rei arbitros idoneos nullos cenfeo nifi hoc expertos; hujus enim eadem quæ voluptatum terrestrium natura est, quæ nullis nisi fruentibus penitùs innotescunt: delicati alicujus cibi gustum ne mo tam accurate potest depingere, ut ejus probe teneat alius folà descriptione saporem; gustet priùs oportet quam de hoc possit recte judicare: hoc idem voluptatibus spiritualibus contingit; qui igitur scire vellet hujus officii voluptatem & dulcedinem, officio exequendo incumbat oportet, & facilè experientia instructus recte pronunciabit; quam interim à justitia & ratione alienum est, officium hoe priufquam experiamur, damnare; molestum & intolerabile pronunciare priusquam vel minimè in eo versati sumus. Hinc tamen est quòd male audit apud plerosque hoc officium, mala de eo opinione hoc modo propagatà & confirmata, cum justitia ipsa di-Etat, quòd judicium de hac re nemo nifi expertus ferre debet, qui quidem longè aliter ab his sentit.

17. Quanquam autem hujus voluptatis plena scientia non nisi ex frequenti praxi officii petenda sit, videtur tamen officii hujus pulchritudinem posse eriam ab iis discerni, qui hoc non nisi eminus intuentur, si nullà alià ratione, saltem comparatione instituendâ inter hoc officium & vitii oppositi molestiam: non funt, omnium quæ hominum animos invadunt passiones, ullæ malevolentia & ultione inquietiores, & infestiores: fomnum ipsum interrumpunt, & continua scelerata sua confilia exequendi cupidine animos cruciant, agitant, quod Solomon observavit, Pro. 4. 16. Non dormiunt illi nisi male fecerint, & eripitur somnus illorum nisi fecerint ut impingat quispiam: bonorum omnium saporem vitiat, jejuna & infipida reddens; cujus notabile est Haman exemplum, qui quanquam potentià & fœlici-

Ł

16

i-

a-

lo

1x

a:

m

ci-

ta-

de

8.

077-

fo-

offi-

od

eft;

ace numdana præpollebat, invidia tamen qua abherrum hominem Mordecaium infectabatur, voluptase ex his nascente privatus est: ut videre est E. s. ubi pollquam prosperitates suas varias reconfluerat, ver. 11. fic concludit ver. 12. fed totum oc non prodest mibi quocunque tempore video Mordecaium istum Judeum considentem in porta regis: è contra qui aquo animo injurias ferre & contumelias potest, in tranquillo degit, invidire inimicorum non nocendus; nequeunt eum malevoli ullis iniuriis à quieto animi statu dejicere; stat rupis instar procellis ventifque immotus; cum vir furens & iracundus fluctus inftar quovis vento agitatur & loco movetur. At præter mentis ultricis internam inquietudinem, externas etiam calamitates in fe accerfunt invidi & iracundi, inimicos fuos exacerbant, eofque ad mala maxima fibi inferenda inftigant, imò sæpè in gravilsimas calamitates se præcibitant ultionem meditantes: huic enim bona fua. famam, otium, vitam, imò animum ipfam fiepe devovent homines, parum folliciti quid patiantur ipfi, modò inimico noceant: adeo mirum in modum dementat homines have passio & execut. Cum è contra mansuetus sæpe-inimicum patientia sua flectit, &'inimicitias diluit; Responsio mollis avertit excandescentiam, inquit Solomon, Pro., 15. 1. Nec datur fanè aliquid quod ad hoc plus conferre poteft; fin autem hoc mansuetus propter inimici inhumafiltatem assegui nequit, dura tamen quacunque patiendo, lucratur: primò enim gratiam Christiana Religionis præclarissimam, charicatem nimirum & condonationem, exercendi, & proinde præcepto obtemperandi, & exemplum Servatoris nostri imitandi, (quo animus verè Christianus nihil charius inagifque pretiofum habet) opportunitatem lucratur : Secundo, mercedis aterna accessionem & aug-

n

-

èait

mentum lucratur; fin autem objiciatur hoc præfenti voluptati accenferi non debere; Respondeo spem fideinque mercedis æternæ, præsenti voluptate, eáque sensuali quacunque infinito majori afficere.

18. Quartum argumentum à periculo officii hujus negligendi defumitur: Apericulo, pericula multa numerare possem, at id

tantum quo cætera omnia comprehenduntur obfervare fufficiet; nempe quod spe venix peccatorum excidemus, & peccata nostra nunquam delenda manebunt: hæc confideratio nos terrore fuo benignos & faciles efficere debet : cum malitia nostra nobis alioquin nocentior quam alis futura fit; quid enim mali est quo tu alium afficere potes quod cum illo quo teipsum afficis, dum peccatorum venia excidis, conferri meretur? tam ineffabile malum hoc est, quòd majus Diabolus ipie malitià inenarrabili actus, tibi optare nequit: hoc est quod vellet, primò ut peccemus, deinde ut non condonentur nobis peccata: tunc enim scit nos illi prædæ certò futuros esse; infernum enim & damnationem, ut & alia plurima iræDivinæ in he mundo effecta, peccator, cui peccata non remittui cur, effugere non potest: hoc perpende & dic quid ex ultione fævillima quam de alio tumpfifti, lucrifecitti? Phrafis diabolica est que in omnium ore est, ultio suavis est: an fieri potest ut tanta sit ultioni dulcedo (palato maxime vitiato judice) quæ æternam ei adjunctam amaritudinem compenset? Nemo mentis compos hoc, si sobriè rem perpendat, affirmabit: Nos autem, proh dolor! confiderationi tempus non concedimus, iracundiæ æstu abrepti quanto nobis ultio constitura sit non attendimus; stolidæ ad instar apis quæ stimulum simul ac vitam in vulnere relinquit; infixus carnem aculeus dolore aliquandiu affi-

4

ciat,

ciat, at nemo est qui apis fatuitatem non improbet cui ultio vità constitit: hoc idem nobis in sevissimo ultionis actu evenit, aculeos forsan in aliis relinquimus, & præsentem iis molestiam exhibemus, at hæc cum malo in nos inde redundanti, comparata, tanquam dolor ille levissimus cum morte collatus, nihil est: nec verò hanc fibi invicem collata proportionem habent hæc mala; quæ enim nobifinetipfis ultione mala accersimus æterna sunt, quibus nihil finitum comparari potest; memento igitur, quòd ultionem cum moliris, toto coclo erras, inimicum enim tuum petis, at tibimetipsi mortale vulnus infers. Nec sibi quisquam aduletur, aut vanos hos esse terrores credat, quasi veniam à Deo obtinere posset qui eam aliis non concedat; qui enim veritas ipsa est affirmat, Mat. 6. 15. Sin autem non remiseritis hominibus ipsorum lapsus, nec pater vester remittet vobis offensas vestras: & nè necessitatem hujus officii oblivisceremur, quotidianis hoc precibus inferuit, in quibus ea tantum conditione veniam à Deo petimus: dimitte nobis debita nostra sicut o nos dimittimus debitoribus nostris: quam grave igitur malum sibi imprecatur vindictæ cupidus, quoties hanc orationem recitat? Deum orat peccata fua non remittere: quæ pars orationis fuæ certò certiùs exaudietur; condonabitur enim ei ficut & condonat, i. e. non omnino condonabitur. Hoc fuhus in parabola Domini & fervi, Mat. 18. oftenditur. Immensi cujusdam debiti remissionem servus à Domino suo impetraverar, nempe decies mille talentorum, hic à confervo suo inhumanus vilissimam fummam rigidè exigit; qua inhumanitate commotus Dominus, remissionem revocat & debitum de novo exigit: quod à Servatore nostro huic rei de quâ agimus accommodatur, ver. 35. Ita & pater ille meus calestis faciet vobis, nist remiserius

suo quisque fratri ex cordibus vestris lapsus eorum. Unus hujusmodi immanitatis actus nos remissionis Divinæ beneficio privat, & redeunt peccata nostra, nosque in æternum exitium degravant. Plura hujus veritatis teltimonia congerere necesse non est; hi textus tam perspicui sunt, quòd neminem esse arbitror qui scripturam agnoscit, cui inhumanitatis hujus periculum non fatis ex his textibus patet; Deus ex summa misericordia eo nos periculi sensu afficiat, qui nos ab ea deterreat.

19. Ultimò, hoc ut officio fungamur, gratitudo erga Deum postu- Agratitudine lat: Deus in nos mira beneficia con- erga Deum.

tulit; Christus dira passus est ut nos misericordia & venia Dei capaces redderet : an non igitur ratio ipfa dictat, oportere nos obedientia præceptis suis prastita gratitudinem nostram exprimere? Si Apostoli judicium sequamur, ille statuit, 2 Cor. 5. 15. Si unus pro omnibus mortuus fuit, oportere eos qui vivunt, non sibi posthac vivere, sed ei qui pro ipsis mortum est. Si equidem quedvis vitæ no-Aræ momentum immediate cultui suo consecraretur, nihil ampliùs hoc effet quam quod communis gratitudo postulat, & multo minus quam immensa sua beneficia merentur : quam pudendæ esset igitur ingratitudinis tam parva à nobis petentem, nempe fratrum nostrorum condonationem, rejiceres Fac aliquem munificentia aut passione alterius cujusdam à morte aut servitute redemptum, annon ingratissimum diceres si tantum benefactorem, ut gratitudinis ergô leve aliquod debitum tertio cuidam condonaret, rogantem repelleret, nec petitioni redemptus annueret? Hic ille tamen ingratifimus, multoque ingratior est quivis vindictæ dedicus: Christus enim nos ab æterna servitute, idque non corruptibilibus rebus, sed pretiosissimo suo sanguine redensi,

demit, 1 Pet. 1. 10. Nobisque fratrum amorem efficaciffimis argumentis, ab amoris fui erga nos immensitate petitis, commendavit; si autem tam justæ, & æquæ petitioni non annuamus, quam horrenda hæc ingratitudo! hujus tamen rei fumus quotiescunque simultates cum aliquo exercemus; nec tantum ingratitudo hoc est, sed & contemptum maximum & contumeliam Christi includit: tanti fecit Christus hanc fratrum pacem & unionem, quòd terras relicturus cum nihil pretiofius haberet, hanc discipulis suis legavit, Joh. 14. 27. Pacem relinquo vobis. Morientium amicorum levissima munera pretio habere eaque follicité fervare folemus; fi igitur tam parvi facimus tam pretiofum Christi legatum, eo nos amore & reverentiá hunc non colere, quo amicos nostros terrestres solemus, liquido patet, illum fimul ac legatum fuum contemnimus. Obtinuit adeò in mundo hoc peccatum ingratitudinis, quod ei expugnanda pluribus argumentis opus fuisse duxi, ideoque hic prolixior fui; faxit Deus ut eo hæc lectorem modo afficiant, ut successu non careant.

Primi motus

20. Hoc unum adjiciam, Monendi funt omnes, hæc aut alia vitii hujus remedia tempestivè adhibere. In medicinis corporalibus sepe evenit

nt fera nimis applicatione inutiles reddantur, fæpius autem in fpiritualibus; si igitur sieri potest, sac anima tua horum & similium argumentorum seria & frequenti meditatione, ad ejusimodi mansuetudinem componatur, quæ primos iræ & vindictæ motus præveniat; tuå enim magis interest ut hæc argumenta adhiberentur tanquam arma ad propullandum injuriam, quam tanquam balsamum ad vulnus curandum; sin nondum adeo subacta sit hæc passo, quin ejus subinde motus aliquos experiaris,

0

a

principio iis fac obites, nec tibi permittas injurias ruminare, animo eas fæpius volvendo; fed præcedentium argumentorum Itatim memento, ut & tempus jam adesse probationis, jam te oportere oftendere quantos in Schola Christi progressus fecifti, oblata jam opportunitate aut Deo fratris injuriam condonando, aut eum odio profequendo Satanæ, discordiæ fautori, obtemperandi & rem gratam faciendi; hoc inquam tempestive perpende, prinfquam accenderis, fi enim hic igms femel exardelcat, mentem fumo objecto obtenebrabit, & in re tam clara judicandi facultatem tibi eripiet; nempe an præstet Deo obsequendo æternam vitam, an Satanæ obsequendo æternam damnationem, mereri? cum è contra fi tibi ipfi nondum passione conturbato quæltionem hanc proponas, fieri nequit quin Deo parendum esse statuas: & consequenter nisi tam perverso animo es, quòd mortem deliberatò eliges, ex sententia intellectus tui necessariò ages. Hoc sufficiat dixisse de prima parte Charitatis quæ in Affectibus confiftit.

21. Pergo jam ad Charitatem quæ in Actionibus cernitur: quà quidem priorem comprobare opus est; si quis enim Charitatem internam jactans,eam

actionibus non oftendat, de hac charitate idem quod de fide (de qua locutus est) Sanctus Jacobus, pronunciemus; [cil. mortua est, Jac. 2. 20. Facto & veritate diligere, illud est, quo coram ipso secura reddimus corda nostra. Amor autem hic in Actionibus elucens, ut prior in Assectu consistens, pro diversitate objectorum suorum in quatuor species commodè distribuatur; que ad animas, corpora, bona, samam fratrum referantur.

Erga mentem seu fensu vel Naturali vel Spirituali accipiatur; quocunque sensu ac-

accipiatur; quocunque fenfu acceptæ, ei pro viribus benefacere ima mentem hominis fignificat,

tenemur. Ut Anima mentem hominis fignificat, officii nostri est, fratres nostros erigere & solari, & iis quantum possumus gaudii & tranquillitatis creare: prasertim merentibus & afflictis consolationem adhibere, i. e. mediis omnibus Christianis & idoneis afflictæ fratris menti erigendæ & recreandæ studere, & ut verbis utar Apostoli, afflictione quavis positos consolari, 2 Cor. 1. 4.

Erga Animam.

23. Anima autem spirituali sensu accepta majoris pretii est, hanc igitur tutam præstare res tantò majoris mo-

menti est quam mentem consolari, quantò inferni æterni dolores & luctus, profundissimos hujus vitæ dolores excedunt; quanquam igitur prius officium omittendum non fit, huic tamen majori cum fervore charitas te impendat oportet; nec hic fratrum animabus bene velle tantùm sufficit, ignavum hoc benevolentiæ genus est, nec quod eos deceat, qui magnum animarum redemptorem, qui tanta pro earum falute & egit & passus est, imitari debent. Votis nostris opera & sincera conamina adjungenda funt, ut fratres nostros tales revera efficiamus quales esse optamus; decebit igitur in conversatione nostra ad hunc præclarum finem spectare, ut corum quibuscum versamur animas meliores reddamus: hoc fi animis nostris penitùs infigeretur, multas hunc finem promovendi occasiones, quas jam immemores negligimus, discerneremus. Bruta horum inscitia nobis eos instituendi; aperta aliorum vitia nobis eos corripiendi & monendi; ignavia alterius & languens virtus, eum nobis confirmandi & incitandi, occasionem miniitraret:

straret: Spiritualis quævis fratris tui egestas charitatis hujus munus aliquod præstandi opportunitatem præberet; aut si tales tuæ sint circumstantiæ. quòd re seriò deliberatà, statuis operam te esse perditurum si rem ipse aggrederis, veluti si fortuna humili, eique quem monere decet ignotus sis, aut aliud quodpiam obstaculum adsit, quod exhortationes tuas irritas & inutiles reddet; si tamen charitas tua fervida sit & diligens, possis forsan alium invenire magis idoneum, qui hoc officium cum fuccessu præstet. Præclariori in studio versari non posfumus quam hoc animabus nempe hominum benefaciendi, ideoque cum hoc faciendi media directa minus idonea funt, in aliis investigandis diligentes fimus oportet: puderet fanè spirituali huic & infinito fratris commodo languidiùs studere quam levissimo nostri temporali solemus; in hoc enim promovendo nunquam defatigatur industria nostra, lapidem omnem movemus donec finem propofitum asseguamur. Si tandem strenua in hac re opera navata, hominum contumacia nos aut potius illos laboris nostri fructu privat; si precibus & monitis quibus ut fuarum animarum misereantur homines rogamus, nihil efficimus; pergere tamen nihilominus debemus eos exemplo nostro hortari: proprià de nostris animabus cura & sollicitudine, suarum pretium iis oftendamus; eofque commiseratione nostra prosequamur, in latebris fleat anima nostra cum Propheta, Jer. 13. 17. cum Psalmista, descendant rivi aquarum ex oculis nostris, propter eos qui non observant legem, Ps. 119. 136. cum Christo ipfo, fleamus super eos qui scire nolunt que ad pacem suam pertinent, Luc. 19, 42. Et cum nihil preces apud eos efficiunt, nè tamen Deum orare definas ut eos errantes ad seipsum reducere dignetur. Sic olim Samuel cum populum à malo suo proposito ababducere non posset, prositetur tamen se pro iis orare perseveraturum, quod etiam sui eousque ossicii esse duxit, quod hujus omissionem peccatum sore censuit; absit, inquit, mihi ut peccem sehova,ut desinam supplicare pro vobis, 1 Sam. 12. 25. Nec successi carituras esse preces nostras censendum est, quanquam enim pro iis pro quibus sunduntur non valeant, revertentur tamen in sinum nostrum, Psal. 35. 13. charitas nostra præmio suo non destituetur.

Erga corpora Activam erga corpora vicinorum exercere debemus: Nec tantum eo-

rum dolores & miferias commifereri, sed pro viribus lenire & tollere decet; in exemplum Charitatis bonus Samaritanus nunquam fuerat propositus, nisi non tantum commiseratione sed etiam auxilio faucium dignatus erat; non fatis est aut bona verba dare, aut bene velle alicui afflicto, ut monet Sanctus Jacobus, Jac. 2. 15, 16. Si frater aut soror nudi fuerint, aut destituti quotidiano victu: dicat autem eis aliquis vestrum, Abite cum pace, calescite & saturamini, non tamen dederit eis que sunt apra corpori, que erit utilitas? Nulla fane, nihil prodest respectu corporis sui, & tibi parum proderit respectu animæ tuæ, nunquam enim tanquam Charitas remunerabitur. Corporales has fratrum egestates levare officium est tam rigide à nobis exactum, quòd ex hoc, ut paret ex Mat. 25. die ultimo judicabimur, & propter hujus omissionem feretur tremenda ista sententia, ver. 41. Execrati, abite à me in ignem eternum, qui paratus est Diabolo & Angelis ejus. Si autem quaratur quanam fint hujus officii particularia munera; non poslumus ea quæ usitatiora sunt, clariùs quam ex hoc capite ediscere, ubi hac descripta legamus: Esurientibus dare quo

ni

po

quo vescantur, sitientibus potum, hospitem excipere. nudum amicire, agrotum aut incarceratum invifere; per invifere intelligitur non venire tantum ut aliquem spectemus, sed ut ei opem feramus & consolationem: alioquin Levitam agimus in Evangelio, qui venit quidem & vulneratum videbat, fed nihil ampliùs fecit, quod quidem Deo minimè acceptum erat. Hæc funt ufitatissima charitatis hujus munera, quibus exercendis opportunitates deelle nequeunt. At præter hæc, (Deo res ita dispensante) extraordinariæ quædam corporibus hominum benefaciendi occasiones incidant; in vulneratum forte incidamus, quo casu Samaritanum imitari; aut in insontem capite damnatum, quod Susanna accidit, quem cum Daniele morti eripere decet; ad quod Solomon videtur spectare, Pro. 24. 11. Eripe raptos ad mortem; nam a declinantibus ad necem an cohiberes te? si dicas en ignoramus hoc, nonne expendens animos ipfe intelliget, & qui custodit animam tuam ipfe cognoscet, & reddet cuique secundum opus ipsius? Peccatum futili excusatione desendere non licebit, meminisse enim oportet, Deum cui arcana cordis patent, diligenter inquisiturum esse, an hoc charitatis munus voluntario omifimus? Incidas aliquando (imò quidem sepe nimis) in aliquem qui per luxum & intemperantiam valetudinem perdit, & vitam immaturius abrumpit, quo casu hunc à pessimo vitæ instituto retrahere, charitatis non tantùm erga animam fuam, fed etiam corpus, munus est. Omnia charitatis hujus quæ circa corpus versatur, munera quæ possint incidere, describere impoffibile elt, accidant enim ea qua prævideri nequeunt; statuamus igitur seriò oportet bona ista omnia nos facturos esse, quæ faciendi occasio se obtulerit, qua oblata hortari nos cœlitus Deum ad propositum exequendum censendum est; hæc pars chacharitatis adeo nobis quà hominibus naturalis videtur, quòd hâc destitutos non tantum à Christianitate sed & humanitate alienos arbitramur; ideóque pluribus ad ea nos hortari ad qua natura nobis propensionem ingeneravit, opus non est; at sanè hoc ipsum reatum vitii huic oppositi augebit: cùm enim præceptum hoc carni & sanguini tam gratum sit, à contumacia & reluctantia contra Deum necesse est proveniat, quòd præceptum hoc violamus.

## Dies Dominicus XVII.

De Charitate: Eleemosynis: De Charitate quatenus Vicini famam respicit: De Pace restituenda: De Lite intendenda: De Charitate erga inimicos, &c.

Sect. 1. Ertia species Charitatis circa bona & opes Vicini nostri versatur; ad hoc operam nostram conferte oportet, ut direscat & externis bonis cumuletur; & in hunc sinem el rei familiari licitis quibuscunque mediis augendæ aut conservandæ studenti, adesse & opitulari, ea quæ vicinos & amicos decent officia præsenda occasiones frandos hujus Charitatis exercenda occasiones frandos hujus Charitatis exercenda occasiones frances.

stando: hujus Charitatis exercendæ occasiones sapissimè occurrunt. Bona vicini è manu suris aut oppressoris potestate aut persuasione eripiendi occaso aliquando cuipiam datur: consilio aliquando

eum

eum in vitæ institutum quæstuosissimum inducendi, aut à damnosissimo avertendi. Plurimæ præterea vicinis bene faciendi opportunitates esse possint, nihil interim nobis inde damni patientibus: quo casu etiam proximos non minus divites (imò forsan ditiores) quam nos ipsos adjuvare officii nostri est: quanquam enim charitas non postulat ut iis qui nobismet vites. piss ditiores sunt eleemosynam præstemus; hæc tamen ut vicino opitulemur, si nihil indivisiones sunt elemosynam præstemus; hæc tamen ut vicino opitulemur, si nihil indivisiones sunt elemosynam præstemus.

de detrimenti patimur, exigit. Imò fi levius futurum fit nostrum damnum quàm quod cum ingenti isto commodo, quod opera nostra vicino contingat, comparari debet, damnum leve nostrum præ ingenti suo commodo contemnere decebit.

2. At Pauperi fratri majus aliquid

Erga adhuc debetur; hic Charitas postulat, ut in egestatem suam unice intenti, bo-Panperes. na nostra in illius subsidium conferamus, eique pro facultatibus liberaliter ea quæ ad egestatem levandam necessaria sunt suppeditemus. Tam necessarium est hoc eleemosynas præstandi officium, ut amor noster aut Dei aut hominum comprobetur, quod Sanctus Joannes afferit, 1 Jo. 3. 17. Qui verò habuerit mundanum victum, & viderit fratrem suum cui aliquo sit opus, & clauserit viscera sua coram eo, quomodo charitas Dei manet in eo? Frustra aut Deum aut hominem amantis præ se speciem fert, qui tantò ardentiùs nummos suos amat, quòd pauperem fratrem (hominem fanè & Dei imagine impressum) extrema pati mallet, quam ut diminutione acervi sui reperiret levationem malis: è contra officium hoc præstare res Deo perinde ac homini gratissima est.

0

3. Heb. 13. 16. Victima quâ Deus delectatur, appellatur, & Phil. 4. 18. Sanctus Paulus eleemosynas ei missas hostiam Deo acceptam, & placentem vocat: quod idem Ecclesia de eleemosynis semper censuit, & proinde cultus Divini parti maxime solenni, nempe Eucharistia, hoc officium adjungi voluit: quoniam autem etiam facriscia legalia si qua insigni desormitate, aut mutilatione vitiata, ingrata Deo erant, ideo operæ pretium erit, quænam sint hujus sacrisicii qualitates requisitæ paucis edocere.

Argumenta quibus ad eleemosynas prastandas hortatur. 4. Harum aliæ, causas seu motiva quibus ad eleemosynas præstandas impellimur; aliæ modum præstandi respiciunt: Charitatis hujus incitamentum triplex esse potest vel à Deò, vicino, vel no-

bisinetipsis ductum. Primo obedientia & gratitudo quas Deo debemus, nos ad hanc charitatem colendam incitant: Ille nobis ut eleemofynas præstaremus præcepit, ideoque unus præstandi finis est, ut ei pracepto morem geramus: illius etiam munificentiæ copiam nostram debemus, & gratitudinem nostram non possumus aptius exprimere, ut enim inquit Pfalmista, Pf. 16. 2. bonitas nostra ad Deum non extendit; quod tributi vice ex bonis nostris ei debemus personæ suæ persolvere non possumus; pauperes igitur in illius locum tubstitutos & suppositos, eo omni donare quod ei gratitudinis ergó reddituri eramus, par est. Secundò amore & commiseratione vicini, calamitatum suarum sensu, & consolationem & subsidium ei afferendi cupidine, ad hoc officium impelli debemus. Tertiò incitamentum à nobismetipsis ductum, spes est æterni, quod officium hoc præstantibus promittitur, præthii: Hoc illud eft quod Christus innuit, cum the-Cauros

1-

is

n

is

e

)-

1-

)-

2-

t,

1-

li-

it

ad

0-

u-

8

r-

82

u,

e,

a-

ii,

æ-

ne-

.05

Sauros nostros jubet in cælis recondere, Mat. 6. 20. & facere nobis amicos ex Mammona injusto, ut cum defecerimus recipiant nos in aterna tabernacula, i. e. pià temporalium bonorum in pauperes erogatione. thesaurum nobis in Cœlis reponere, & ad sœlicitates iltas æternas quas Deus eleemofynas præstantibus promisit jus acquirere; illic uberrimam operum nostrorum misericordiæ messem expectamus. quæ nos abunde compensatura est, bona licet omnia nostra, ut loquitur Apostolus, 1 Cor. 13. 3. in eget'is alendis in sumeremus, at in hunc unum finem intentos esse oportet, nec nobismetipsis hominum laudem tanquam charitatis motivum proponere, hoc enim nos præmio nostro æterno privabit, Mat. 6. qui laudem hominum eleemofynis suis aucupantur, hanc charitatis suæ unicam mercedem ferent, Amen dico vobis retulerunt mercedem suam, ver. 3, ab hominibus ut videtur maluerunt quam Deo præmium expectare, ad hos igitur remittuntur inanem hominum applaufum tanquam unicam operis mercedem relaturi, Mercedem enim non habebunt apud patrem meum qui est in Cælis, inquit Christus, ver. 1. Custodienda igitur diligenter sunt corda nostra, nè vanæ gloriæ cupido se insinuet, & sic folida & æterna Cœli gaudia aura populați commutemus.

5. Secundò, Sunt etiam quædam circa modum pauperibus donandi observanda. Primo alacri animo donandum est; parvum

Modus eleemolynas prastandi. Alacriter.

quod alacri & prompto animo donatur, pluris æstimant homines quam magnum aliquod munus invito & trifti alicui extortum; quod idem Deus æstimat, diligit enim bilarem datorem, 2 Cor. 9. 7. Quod Apostolus præcedenti exportationi, ne darent ex tristitia aut ex necessitate,

ver. 6. tanquam ejus rationem subjungit: & sanè quod Apostolus à nobis exigit, rationi consentaneum est, non est enim officium aliud humanæ naturæ congruentius aut gratius; nisi siquem avaritia & favitia ex homine in rapacem beltiam transmutarunt: an non voluptate maxima nos afficit, figuid nobis humanitatis supersit, videre, ut eleemosynæ tempestivæ datæ gaudio miserum aliquem perfundant, ut jacentem erigant, & spiritus languentes recreent? Senfuali sanè voluptati deditus, nummos fuos nequit in aliquid impendere, unde plus voluptatis metat; ideoque videtur non effe difficile, non tantum fine tristitia & reluctantia, sed etiam magna cum animi alacritate & promptitudine, eleemosynas præstare, cum tantum inde nobis voluptatis nascatur.

Metus paupertatis in hoc casu inanis & impius.

6. Una tantum objectio contra hoc officium moveatur, nempe quòd metus paupertatis hac liberalitate contrahendæ, voluptatem extinguit, & efficit, ut aut nihil omnino, aut saltem non alacriter

largiamur: huic respondeo, primò manifesta licet metus hujus causa esset, Deo tamen donare præcipienti alacri animo parendum est, nec magis gravatè hîc bonis nostris cedere, quam cum alia aliqua de causa hoc postulet Deus: in quibus casibus Christus afferit, quod qui non deserit sua omnia, nequit effe

Discipulus suus.

7. At equidem vanus hic metus est, cum Deus contrarium prorfus in pauperes beneficis speciatim promisit: nimirum quod etiam rerum externarum copiam eis eleemosynæ impetrabunt. Animus beneficus pinguis efficietur, & qui ubertim communicat, idem amplius profundet, Pro. 11. 25. & qui dat pauperi, non erit ei egestas, Pro. 28. 27. & plurimi alii ejuleuiſ-

t,

e-

m n-

ıs,

de

Te

ed

u-

0-

ra

pe

e-

m

hil

er

et

ci-

itè

de

us

[[e

eus

im

ım

efi-

at,

14-

alii

uf-

293

ejusmodi textus sunt; adeò ut à manifesta infidelitate oriri hunc metum patet, ut enim rem verbo complectar, Deo hac in re credere non audemus; in pauperes nummos nostros erogare, nihil aliud est, quam eos Deo mutuo dare, mutuat Jehova qui gratiose largitur tenui, Pro. 19. 17. idque promisso solenni eos rependendi facto, ut sequitur eodem versu, & beneficium illius rependet ipse: Dedecore affici se credunt homines si quos mutuum petentes argentum rejicimus, arguit enim aut nos eos arbitrari non esse solvendo, aut sinceros & probos non esse; quanta igitur hæc est Dei contumelia, ei ad hunc modum diffidere? Imò equidem quam horrida blasphemia, de ea re metuere, ad quam securam & tutam nobis præstandam, ille nobis fidem obligavit Deus, cui cum omnium Dominus fit folvendo non esse nequit, & cum Deus veritatis sit, fidem datam non fallet? Ne igitur infidelis iste metus futuræ paupertatis, viscera tua erga pauperem tuum fratrem obduret, quanquam enim ille solvendo non sit, Deus tamen pro eo se sponsione obligavit, qui mutuò acceptum cum fœnore rependet; pauperibus igitur largiri, non tantùm non damnosum, sed & admodum utile tibi est; nemo est qui non mallet nummos suos viro alicui diviti & bonæ fidei concredere, quò & fœnus, & si quando opus est, sortem tutò accipiat, quàm in arca reconditos nihil inde commodi percepto. servare; præcipue si furto alissve casibus quibus amittantur expositi sint. Quicquid autem nos possidemus, quovis momento amitti potest. Innumerabilia pene funt quæ divitem in paupertatem possint redigere, quod qui dubitat, Jobi exemplum legat, in quo veritatis hujus præclarum exemplum reperiet. Nec sanè nummos suos aliquis prudentiùs elocare potest, qu'am apud Deum, ubi nullis casibus U 3 exexpositos repetere cum opus est potest; idque cum somo est incremento. Hinc est quod eleemosynas Apostolus semini comparat, 2 Cor. 9. 10. Seminis sati ea natura est quod serendo multiplicatur, quod idem misericordia operum proprium est, nec enim ea tantum singula & steriha sed uberrimam eorum messem manipulatim colligimus: Deus eleemosynas non recondit in mappa, ut nos gratias suas solemus, ita ut nihil ex iis commodi capiamus, sed eas cum secundo proventu nobis reddit; non tantum igitur alacri sed etiam seto animo in id officium incumbere debemus, ad quod hortantur & utilitates

nostræ & egestates vicinorum.

8. Sunt equidem aliqui quibus nun-Tempestivé. quam non opportune stipem donamus, quoniam rerum necessariarum inopia semper premuntur: sunt tamen alique opportunitates largiendi, quæ etiam ad horum utilitatem plus conferunt; nec enim præsentem tantum necelfitatem sublevent eleemosynæ, sed & aliquando futuram, fi opportune præffentur; efficiant enim ut possit pauper honesta aliqua ratione sibi victum parare: in genere hanc esse regulam optimam charitatis exercendæ arbitror, Quod quicquid dare decernimus, ciro demus: mora enim & pauperibus noxiæ funt & nobifmet ipfis: pauperibus. quia quo diutiùs eleemofynas nostras differimus, eò diutiùs illi angustiis suis pressi gemunt; & postquam iis opem ferre decrevimus, crudelitatis est eam ulterius differre; tamdiu enim miserias suas quas levare possumus, producimus. Sævum crederes medicum qui alicui morbo acutissimo laboranti. medelam quá certò scit leniri posse dolorem adhibere differret, & vanas moras nectendo homini dolorem protraheret: hoc idem hic evenit, commiseratione debità destituimur, si fratri, cui si bveas is

n

n

-

15

'n

per

nire nos penes est, protrahi calamitates suas volumus: Sin autem in extrema penuria aut calamitate non versetur, ei tantum perit, quantum dilationis tuæ tempore amittit. Secundò, dilatio etiam nobis noxia elt; dilatione enim tentationibus nos obnoxios reddimus, quibus nos aut diabolus, aut avaritia nostra à proposito abducat, quod in plurimis Christianis officiis frequenter cernitur; sic proposita nostra, nisi ea statim exequamur, languent, & in actum nunquam reducuntur; fic aliqui pœnitentiam se acturos esse decernunt, quoniam autem statim ei operam non dent, mora diutiùs in dies protracta, prorsus tandem evanescit propositum: quod etiam hic accidere solet, præsertim si qui sint avariores, hos igitur præ omnibus dilationi locum dare non convenit.

9. Tertiò, Prudenter, & eo modo quo recipienti maxime profimus, lar- Prudenter,

giri decet; cura hæc nifi adhibeatur, pereunt sæpissimè charitatis officia; si enim nullo delectu habito omnibus qui egere videntur, donemus; plus in illos qui per ignaviam & improbitatem egestatem contraxerunt, quam in eos qui charitatis nostræ subsidium melius merentur, conferamus: & per consequens istorum inertiæ patrocinemur, & nobis non suppetat quod horum egestatibus suppeditemus; nec tamen dubito, quin ea esse potest flagitiosissimorum necessitas, quòd illis subvenire officii nostri sit; at nisi urgeat hujusmodi necessitas, delectus habendus est, & ii præponendi, quibus vel vires non suppetunt ad laborem, vel numerosior familia est quam quæ eorum labore sustentari potest; his quoque eo modo eleemosynas præstare debemus, quo iis sint utiliores: qui modus pro diversis personæ circumstantiis diversus esse potest; his forsan eleemosynas nostras per partes, minutatim, his totas semel & simul distribuere præstiterit: aliquando mutuum dare si opportune, non minùs prosit quam quod gratis datum est; quod illi possint, quibus parum admodum ad largiendum suppetat: quum autem charitate exigente pecuniam alicui credimus, gratis & sine usura credere debemus; eo etiam animo quod si solvendo non sit, ei tantum etiam sortis remittamus, quantum aut necessitas sua exigat, aut facultas nostra permittat. Charitate hac destituuntur qui pauperes debitores in carcerem conjiciunt, quum eos solvendo non este satis nôrunt; quá major sevitia non datur quam alium miserum reddere, cùm nihil inde nobis obveniat commodi.

10. Quartò, Liberali, non parcâ Liberaliter. manu donandum est: miseras stipes erogare, in quibus nihil contra paupertatem præsidii est, non est pauperes levare sed illudere; perinde est ac si fame periturum, mica unicâ panis pascere præ te ferres; ridiculæ forent hujusmodi stipes: metuo tamen nè plurimorum eleemosynæ ad hanc proportionem proximè accedant: quantum abfunt hujusmodi homines à liberalitate discipulorum istorum, qui nihil præter baptisinum Johannis noverunt? Notatu enim dignum est, quòd Johannes Baptista, quanquam præcurior tantum Christi erat, hoc disertis verbis præcepit, Qui habet duas tunicas impertiat non habenti, Lu. 3. 11. Non dicit, qui scrinium habet numerolis vestibus refertum, sed qui duas tunicas, impertiat non habenti unam; unde inferre licet, quòd quicquid nobis fuperfit non luxu nostro sed necessitate satiatà, id nos fratribus, fi eorum res exigat, impertire debemus: fin autem ad prima Evangelii tempora respicimus, hanc proportionem à Johanne præscriptam ab istius fæculi Christianis multò superari sentiemus: nec enim

e fi

atis

no-

ari-

82

10d

nitfa-

tur

ım vi-

im

rcâ

oes u-

il-

ni-

u-

e-

t:

te

m

od m

et

n

r-

ti

08

nim possessionum suarum partem tantum aliquam credentes, sed totum in usum & subsidium pauperum conferebant, Act. 4. & quanquam urgente tunc temporis necessitate extraordinaria, non sit hodiernæ charitatis norma inde petenda; ostendit tamen quam præcipua & fundamentalis pars Religionis Christianæ charitas sit, quæ in ipsis Ecclesiæ initiis tam impensè colebatur. Si animum ulterius ad præclara charitatis in Evangelio præcepta attendamus, vitas nostras pro fratribus deponere jubentia, 1 Jo. 3. 10. credere non possumus bona nostra tantò majori pretio haberi à Deo quam vitas nostras, quòd dum has prodigi, illis parci velit.

11. Liberalitatem hanc plurimis argumentis suadere possem omni-Argumenta bus in Christum credentibus: dao pro liberalitate.

tamen tantum afferam quibus San-

ctus Paulus ad Corinthios scribens usus est: prius ab exemplo Christi sumitur, 2 Cor. 8. 9. nostis enim beneficentiam Domini nostri Jesu Christi, eum videlicet propter vos pauperem factum esse, quum esset dives, ut vos illius paupertate ditesceretis. Gloriam suam Christus & majestatem, qua apud patrem suum in cœlis gaudebat, ut nos locupletaret, exuit; annon igitur arcas nostras vacuare, acervos nostros minuere, ut pauperibus suis membris subveniamus, decet? Posterius à spe præmii, quod pro mensura eleemofynarum nostrarum, aut majus aut minus erit, sumitur: 2 Cor. 9.6. Qui ferit parce, parce etiam metet, & qui ferit benigne, benigne etiam metet. Agricolam quem parca nimis manu femina spargentem, messis ideo deficit, improvidum ducimus; in quam fanè dementiam incurrimus si nimia eleemofynarum parfimonia, aut præmio quod Deus beneficis & liberalibus reposuit, in totum, aut

sut illius parte aliqua excidimus. Liberalitatis menfuram in hac re definire nolo, quoniam liberalitatis diversi gradus fint; hic liberali, ille tamen liberaliori manu largiatur: præterea liberalitas non ex dono, sed ex donantis facultatibus metienda est : vir cent's tenuioris, minori dato quam qui majoris est, liberalior merito habeatur, quoniam hoc mipus utriusque facultatibus ritè astimatis maius est. Hine est quod Christus, pauperem viduam amplius immisife in thesaurarium quam divites omnes pronunciat, Lu. 21. 3. Non quòd minuta duo æreola pluris valebant quam divitum dona, fed pro facultatum suarum mensura hoc amplius erat, illi enim his immissis, nihil amplius relictum erat, hi autem ex eo quod fibi redundabat, quo proinde facile carere potuerunt, donabant: unusquisque igitur proprio judicio permetendus est. Sic quanquam ad hoc officium sedulo Corinthios hortetur Apostolus, mensuram tamen eleemosynis non præscribit, sed arbitrio fuo quemque permittit, 2 Cor. 9. 7. quisque ficut praoptat corde, ita agat : Meminisse autem decet, quod quò benigniùs largimur, (nisi eos qui à nobis immediate magis pendent, victu & fultentatione, benignitas hæc privet) eò acceptiores Deo erunt eleemolynæ nostræ, eoque majori præmio donabuntur: ut autem certò nobis suppetat quod donemus, confilium Sancti Pauli ad Corinthios scribentis segui decebit, 1 Cor. 16. 2. Primo quoque die bebdomadis unusquisque vestrum apud se seponat, recondens in thefaurum, quod pro Dei benignitate licuerit: Si homines hebdomadatim aliquid in usum. pauperum seponerent, nunquam non iis suppeteret, quod cum res exigeret, pauperibus donarent; minutatim etiam ad hunc modum donando, fumptus minor videretur, & murmurum istorum & tristitiæ quæ majora dona & sumptus in pauperes factos

2-

n

t;

is

i-

ì.

15

)-

n

1

fact os comitari solent, occasio abscinderetur: afterri etiam aliæ hujus præcepti rationes possent, cum enim quavis hebdomade negotiationis rationem subducant, ut quid lucri fecerint sciant, hoc tempus erit eleemosynis, tributi vice, ex eo quod Deo benedicente lucrati sunt, pendendis maxime idoneum. Siquis objiciat, se lucra sua hebdomadatim computare commode non posse, de tempore scrupulese nimis non contendo, sussici fi modò siat, vel quovis mense vel rariùs hoc sacere: seponi verò potius thesaurum aliquem in hujusmodi usus quam pro re nata largiri, expedire certum est; nec dubito quin hoc idem sensurus sit, quicunque methodi hujus periculum faciet.

12. Quarta species charitatis nostræ circa existimationem vicini, si innocentis, aliquando etiam nocentis, versatur; hujus onem vicini.

exercendæ variæ occasiones esse possint: si cujus calumnia defamati, innocentia nobis comperta fit, charitas exigit, ut pro viribus innocentiam fuam afferere & à ficto crimine liberare conemur, idque non tantum testimonium vocati fed ultro exhibendo: fin autem non publica coram judice criminatione, fed calumnia tantum hinc inde sparsa impetatur, ita ut publico nostro testimonio locus non fit; debemus tamen ei purgando ftudere, arreptis omnibus innocentiam suam palam testandi occasionibus. Est etiam charitas quædam erga nocentes extendenda, crimen aliquando celando, nifi aut charitas erga alios contrarium fuadeat aut manifestum adeo sit, quòd se ipsum certò proditurum fit: immedicabilia pene sunt famæ vulnera, ideoque charitas Christiana exigit ut hæc etiam merentibus non facile infligantur; forsan etiam hæc charitas quæ in errore suo celando cernitur,

nitur, peccantem faciliùs possit emendare, si huic prout debet adjungatur privata admonitio eaque ardens & vehemens: si verò ea sit criminis natura quòd celari nequit, charitatis tamen est, quantum circumstantiæ patiuntur, id extenuare & mitigare; veluti si temerè & subitò admissum est, hoc charitate judice, crimini aliquid detrahit, atrocius futuro fi consultò & deliberatò perpetrato; quod fimili modo in reliquis circumstantiis observandum est: at charitas hac erga illos frequentissimè exercenda est, quorum aut innocentiam aut reatum compertum non habemus, quorumque fama incertà tantum suspicione violatur; in hoc casu meminisse decet, charitatis proprium esfe, non cogitare malum, sed quæque in sensum mitiorem trahere; ideoque nec nos ipfi de iis fententias à charitate alienas pronunciare debemus, imò impedire alios nè hoc faciant, & ita existimationem vicini, quæ sæpe non minus incertis suspicionibus, quam vera accusatione læditur, tueri: huc spectat, ut opinor, præceptum Christi, Mat. 7. 1. ne judica, quod quo argumento suadet si consideremus,i. e. ne judicemur, non est cur credamus, hoc tam leve crimen esse ac vulgò censetur: vindicabit enim severas nostras in alios, Dei in nos rigida & severa sententia.

Charitatis actus ratione aliqua actus justitiahabendi. 13. De Charitate Activa, quæ circa corpus, animam, bona, existimationem vicini versatur, jam disserui; cujus varios actus breviter, de justitia agens, exposui: nè quis autem absurdum putet,

cosdemactus & Charitati tribui & Justitiæ, considerent hi velim, quòd charitas quoniam à Christo pracipitur, debiti naturam induit, ideoque ejus partes omnes ad justitiam meritò reducantur, cùm debita nostra solvere justitiæ sit; quoniam tamen

inter

inter justitiæ & charitatis munera vulgò distinguere folemus, ideo sub hoc capite de his agere visum est: Observare tamen obiter juvat, quòd nos ad id omne quod præcipitur, eo modo obligamur, quòd non tantum charitatem sed etiam justitiam hoc omisso violamus: quod ideo notari meretur, ut ad hujufmodi officia eò magis incitentur homines, & præcipuè quia in errore versari hac in re plerique videntur: Misericordiæ opera ut merè libera & voluntaria, ad quæ minime tenentur, homines æstimant; cujus opinionis effectus hic est, quòd si qua minima licet præstiterint efferantur, at seipsos, hæc si prorsus omittant, non culpent: exitialis hic est, at naturalis quidem prioris erroris fructus: Siqua fint charitatis opera, quæ ad justitiam non reducantur, ea funt quæ propter eorum gradus & perfectionem non sunt stricte loquendo sic exacta, ut officium ille deserere dicatur, qui ea non præster, quia Deus hæc eo in gradu non præscripsit; ad hos autem charitatis gradus aspirare decebit, ad quos tamen pervenire non possumus, nisi per medios humiliores & neceffarios gradus prius transeuntes, quod igitur priùs agendum eft.

14. Ad hoc nihil efficaciùs conducet, quàm ut infixam penitus animo habeamus cele-efficacissimum.

brem istam charitatis regulam, diliges proximum tuum sicut teipsum. In hoc totum ossicii nostri erga vicinum contineri censet Apostelus, Ro. 13. 9. ad hanc igitur normam actiones nostrae omnes, quæ ad alios referuntur, exigantur: cùm vicinum in angustias adductum videris, interroga teipsum, an non iisdem pressus exitum sollicite quæreres, & statuas hunc eundem essectum habere debere amorem tuum erga vicinum: hæc Regia illa regula est, ut verbis utar Sancti Jacobi, 2. 8. ad

ad quam vitam fuam instituere tenentur omnes, qui le Christi subditos profitentur; qui autem ad hunc modum erga vicinum fuum animatus eft, hæc omnia charitatis officia aliis præstabit, quoniam certum est, quod sibi iisdem necessitatibus presso, eadem ab aliis officia præstari velit: nemo est qui non famam suam defendi, paupertatem levari, ægritudinem corpoream curari velit. Inveniantur fateor aliqui de salute sua tam parum solliciti, quòd spiritualibus suis egestatibus subveniri ab aliis non cupiant, confilia, monita irati resbuunt: videretur igitur hujufmodi homines,' ad hac charitatis offi-cia, vi hujus regulæ non teneri. Relpondeo, amore noffri ipforum cum hic tanquani norma amoris nostri erga vicinum proponitur, intelligi debere amorem istum rationi congruum, quo nos ipsos complecti decet : quanquam igitur eo se aliquis amore quo debet non prolequatur, vicinus non ideo statim jure suo excidit, hic nihilominus amoris eum gradum qui isti respondeat, quem ratio ab aliquo erga seipsum-exigit, jure optimo sibi vendicet; at eum à nobis amorem erga nos ipsos rationem exigere, quo animarum nostrarum curam agere impellamur, certum eft. Quanquam igitur fuam quis animam negligat & contemnat, non statim ab officiis quæ animæ alterius debentur, absolvitur. At nolo hujulmodi homines ad hoc officium pluribus verbis hortari, cum nec probabile fit me posse hoc illis perfuadere, nec illos perfuafos licet posse hac in re aliquid efficere: Monita enim fua & exhortationes, irrita reddent & inutilia exemplo fuo.

De pace qui quanquam ad priorum capitum aliquod propriè reduci nequit, ad omnia tamen in genere referri porest, qui

in pace & amicitia inter alios concilianda confistit.

Hoc

## Dies D. XVII. De pace Concilianda. 303

s,dt,n

,

Hoc enim officio Animabus, Corporibus, Bonis, famæ vicini prodesse possumus; cum hæc omnia in discrimen adducant dissidia & contentio. Beatissimum opus est inimicos inter se conciliare: autorem enim beatitudine remuneratur, afferente Christo. Mat. 5. 9. Beati pacifici - hujus igitur officii præstandi occasiones omnes captare debemus, operamque & folertiam nostram d'Aigentissime in hoc conferre, ut inimicitias & simultates omnes diluamus. extinguamus; nec tantum pacem amissam restituere sed & vigentem tueri debemus; quod varils modis efficitur: Primò, conando ut pretiofifima hæc gemma Pax; omnibus quibuscum versaris magno in pretio fit: Secundò, lites & disfidia quæ nascitura conjicimus, tempestive supprimendo, aut occasionem illis præripiendo: Sæpe prudentem 2micum aut vicinum penes est, errores istos & fuspiciones tollere, quæ dissidii & contentionis initia funt: facilius autem erit & utilius lites prævertere quam componere: facilius quidem; contentionem enim exardescentem, perinde ac flammam, difficiliàs quam gliscentem folummodo extinguimus; utilius autem esse hinc patet, quoniam peccata plurima quæ apertam contentionem per totum fuum progreffum comitari folent, præcludet. Solomon afferit, in multitudine verborum non deeffe peccatum, Prov. 13. 19. Quod de nullo verborum genere tam verè, quàm de iis quæ fundunt irati, affirmetur: hæc autem lite jam dudum composita, manebunt, tanquam peccata nondum expiata, imputanda; his igitur malis temporiùs occurrere charitatis eft.

Pacis studiosus fit oportet qui hoc officium in se recipit. 16. At ut huic officio, nempe dissidentium conciliationi, idoneus quis sit, oportet ut ipse sit imprimis pacis studiosus: qua enim fronte audebit quisquam ad id alios hortari, à quo ipse abhorret? Aut

quomodo sperare potest talis, se posse argumentis ullis alios inflectere, cum facile erit monenti regerere, Hypocrita ejice primo trabem ex oculo tuo, Mat. 7. 5. Fac igitur ut idoneus ad hoc officium accedas. Est quædam litium species legalium nimirum, à quibus quasi huic officio parûm obessent, minus cavent homines; leve ducunt de quavis nuga litem intendere, & si modo causa vincant, se culpa vacare putant: at sanè si eo pacis vero studio quo debemus, teneremur, vicinis nostris molestiam de re levissima exhibere non auderemus: non quòd a Christianitate prorsus abhorret, litem cujuscunque generis alicui intendere, fed eam quæ vel ab animi pertinacià, vel contentionis studio procedit, vel quæ ejusmodi jus defendit, quo nulla aut levissima injuria nostra cedere possumus, aut quæ (quod adhuc pejus est) injuriam levissimam ulciscatur: Imò in rebus graviffimis, qui pacis studio ductus, aliquid de jure suo remittet, ad officium Christiani, certè ad mentem Apostoli propiùs accedit: hic enim jubet, injuriam potius pati & damnum accipere, quam rem judicio experiri, I Cor. 6. 7. At fi tantum fit damnum quod ferri nequit, adeo ut rem lege decernere prorsus necesse habeamus, paci tamen interim tuendæ studendum est. Primò itaque animos geramus non alienos & aversos ab iis quibuscum litigamus, sed amicos & pacatos. Secundo ita animo comparati fimus oportet, ut litis componendæ conditiones si ullatenus æquas promptissimè amplectamur: nec equidem lites has legales cum pacis studio quod tam

## Dies D. XVII. De pace Concilianda. 305

tam strictè Christianis pracipitur consistere posse arbitror, nisi ita afficiantur litigantes. Hoc velim perpendant ii, quibus voluptati est vicinos litibus vexare, & ii quibus hoc occupatio sua est, alios committere: hoc pacis studio necesse est imbuantur eorum animi, qui se servos illius haberi volunt, qui se Principem pacis appellari gaudet, Isa. 9. 6.

extensione hujus Actionum Charitatis dicendum, hanc igitur perinde ac Charitatem affectum non tantum alienos, & quos nulla relatione contingimus, sed etiam inimicos infestifimos complecti debere certum est.

-

o

e

a

â

ò

d

1-

n

n

1-

l-

i-

r:

d

Hac actionum charitas usqi ad inimicos extendenda

tingimus fed eriam inimicos infestiseft. fimos complecti debere certum est: de necessitate inimicis ignoscendi suprà egi, nec hic aliquid repetam; hoc autem supposito, non videbitur ab ignofcendo ad benefaciendum difficilis progressus: condonatos enim in inimicorum numero diutiùs non habemus, his igitur benefacere, non erit carni & fanguini ingratum; nec alio equidem argumento condonationis nostræ finceritatem evincere possumus; dictu facile est, ego huic condono, at si oblatam illi benefaciendi occasionem declinas, veterem fimultatem adhuc in corde tuo latere patet; fi condonatio fincera fit, non fegnior erit tua ad benefaciendum inimico quam amico propenfio, imò aliquando fervidior; qui enim vera charitate præditus est, pro lucro habebit opportunitatem, reconciliationis fuæ veritatem testandi, & præcepto Servatoris sui, benefaciendo eum odio habentibus, parendi, Mat. 5. 44. Statuamus igitur omnia charitatis officia etiam inimicis præstanda esse, ad quod non tantum præceptum, sed & exemplum Christi hortatur, qui non tantum interna quadam nostri contumacium & acerbiffimorum fuorum inimicorum commiferatione tactus est, sed etiam eam factis fuis, gravibus qui-

E mi

dem & difficilibus vità nimirum fua illi constantibus testatus est: nec igitur aut præcepto suo parete, ant exemplum fuum imitari dicamur, fi nostrum erga inimicos nostros amorem, facilioribus istis methodis quas nobis commendat Apostolus, Ro. 12. 20. Scil. esurientes pascendo, & id genus, testatum facere nolumus: at fi eo modo benignitatis officia præstare possemus, ut hac & inimicitias diluendi. & amicitiam conciliandi media fierent, præclara hog charitatis accessio foret: & huc equidem officia no-Itra dirigere debemus, hoc enim est quod Apostolus supra memoratis officiis pascendi, &c. tanquam finem proponit, ut carbones ignis coacervemus in taput ejus: non quibus absumatur, sed quibus amore nostri & benevolentia accendatur, quibus in benevolentiam eliquetur: nec sanè alia ulla ratione exemplum Christi postumus melius imitari, qui per omnia quæ vel egit pro nobis vel passus est, huc spectabat, ut nos sibi conciliaret.

18. Varias officii nostri erga vivitati hnic obest. ut adimplere possimus, nihil ma-

gis necessarium est, quam ut amorem proprium corde nostro ejiciamus, qui sapissime nos adeo totos occupat, quod nec charitati nec justitiæ erga vicinum locum relinquat: per Amorem proprium seu nostri ipsorum, nolo Amorem istum sapientem, qui in cura & sollicitudine de animabus nostris consistit, (hic enim officio huic exequendo inserviret, non obesset,) sed immodicum istum mundanæ utilitatis & commodi amorem, qui injustitiæ omnis & inhumanitatis radix est: hunc Amorem Apostolus, 2 Tim. 3. 2. à fronte numerose peccatorum catervæ collocavit, quast ei primas in Satanæ castris deferret: nec quidem immeritò, nunquam enim sola sed ingenti peccatorum multitudine

ne à tergo sequente comitata incedit, que tanquam canda Draconi, Apoc. 12. 4. curam omnem officiorum nostrorum erga alios secum trahunt; hic ille amor est qui vehemens nobismetipsis, contemptis aliis, placendi studium in nobis accendit, contra quod monet Apostolus, Ro. 15. 2. Itaque unusquisque nostrum proximo placeat in bonum, i. e. ad ejus adificationem; quam exhortationem exemplo Chrifti communit & confirmat, etenim Christus fibi ipfe non placuit, ver. 3. Si igitur charitatem hanc animabus nostris inseri fincerè cupimus, évellendus est fedulo hic Amor nostri, vigere enim eodem in loco nequeunt.

19. Sublato autem hoc obstaculo, reminisci decet quòd hæc gratia perinde ac reliquæ omnes, nobismetipsis non debetur, Dei

um funt.

Preces hanc im-

petrandi medi-

donum est, enixè itaque rogandus Deus est, ut hanc in cordibus nostris operari dignetur, ut immisso spiritu suo, qui semel columbæ sub specie creaturæ mitis & innocuæ (utpote cui fel non elt) apparuit, cor tuum ad hanc virtutem conformare dignetur, quo viribus suis adjutus possis officium

hoc optime præstare.

ıti-

re-

um

ne-

12.

ım

cia

di.

100

10-

0-

m

in

0-

e-

ne

er

ıç

1-

25

**4**-

c

)-

m

n

20. TE variis istis officiorum generibus, quæ ab initio propofui, jam differui : & quid fit officium nostrum erga Deum,nosmetipfos, & vicinos nostros; de

Officia Christiana & possibilia & jucunda.

quo cum Servatore nostro dicam, boc fac & vives! Lu. 10. 28. oftendi: & fanè impossibile non est, officium nostrum eo quem Deus ex misericordia accepturus est gradu, præstare: hoc est sincere. quanquam non perfette: Deus enim non est austerus ille Dominus, qui metit, ubi non sevit; nihil à nobis exigit ad quod peragendum vires nobis non X 2 fupsuppeditat, nisi nos nobis desumus, & vel auxiliumfuum prece ardenti non petimus, vel impetratum negligimus: Et ut impossibile non est officium nostrum adimplere, ita nec tam grave & triste onus hoc est, quam vulgo censetur: hæc Satanæ nonminima astutia est inducere, ut speculatores Num. 12. Famam malam de terra bona, ( de optimo statu vitæ Christianæ,) ut nos ab ingressu in eam deterreat, nescio quos gigantes obvios illic nos habituros denuncians: nè nobis autem fic illudi patiamur, periculum faciamus, & veram Canaan, terram scil. melle & lacte fluentem sentiemus: Deus non est Israeli ut desertum, ut terra fructum perdens, Jer. 2. 3r. Nihil unquam veri & solidi gaudii Deo obtemperando amittitur, plurimum percipitur; Christi jugum facile, imo jucundum est, & onus suum leve, imò commodum. Est equidem in vita verè Christiana non minima voluptas, quam si non percipimus, reluctantiæ & oppositioni vitiosorum habituum, ex qua difficultas & molestia nascantur, debetur : quo in casu primò nobisinetipsis, eò quòd vitiosos istos habitus contrahendo id molestum & difficile reddidimus quo I per se facile & jucundum est, non officiis Christi inis imputandum hoc est. Secundò quae ex malis habitibus extirpandis & vitiofis confuetudinibus subigendis voluptas nascitur, certaminis molestiam longè superat.

Etiam cum perfecutionibus exponat. 21. At dicat for an aliquis, esse aliqua officia Christianæ Religionis, quæ nos persecutionibus & calamitatibus in hoc mundo obnoxios reddunt; hæ autem gratæ

& jucunda non sunt sed molesta. Respondeo, in his etiam inveniri de quo gaudeannus; hinc Apostoli gaudebant quòd digni censebantur qui propter nomen Coristi paterentur, & Sanctus Petrus, Si quis ut Chris-

## Dies D. XVII. De lite intendenda. 309

m

m

0-

us

on

m.

tu

r-

05

r,

il.

1-

2.

1-

ti

e,

1-

S,

x

0

S

e

is

e

ť

1

Christianus malo afficiatur, hortatur ut is non pudefat, imo glorificet Deum hoc respectu, 1 Pet. 4. 16. Ea est testimonii bonæ conscientiæ vis & esficacia. quòd maximam afflictionem in maximi triumphi materiam immutare valet: quod testimonium nunquam clarius & vivacius est, quam cum propter juftitiam patimur: Christianitatem igitur etiam pullatis vestibus indutam, amabilem esse patet; interna eius gaudia externas tribulationes longe superant. idque in ipso afflictionum momento, etiam dum in terris militamus: at si oculos nostros in victorize nostræ coronam, æterna cœli gaudia, intendimus, nihil grave, nihil molestum, nulla licet voluptate impræsentiarum temperatum, quod tanta in posterum præmia expectant, censebimus; quamcunque graves essent labores nostri, non esset cur oneri languentes succumberemus; si quando igitur nobis difficultates occurrant, infixos diviti præmio oculos tenentes, per tolerantiam propositum nobis stadium decurramus, ducem falutis nostræ per acerbissimas afflictiones, imò per rubrum mare fanguinis nos præeuntem sequamur, si quando hoc obedientia postulat; jacturam enim nullam facimus, fidelitatem nostram etiam morte nostra testantes, sic enim patientibus Coronam vita promisit Christus, cujus expectatio Christianum etiam compedibus vinctum & in carcerem subterraneum detrusum majori gaudio perfunderet, quam aliquem mundo deditum maximæ fuæ prosperitates.

e2. Restat tantum, ut Lectorem orem obtestérque, ut nullà mora interposità ad jucundum hoc & quæstuosum site institutum se conferat,

ut operam fincerè det iis omnibus quæ vel ex hoc libro, aut aliunde sui esse officii didiceret, adimplen-

dis: Et quò longiùs antea à via sua aberraverit, eò citiùs ad eam redeat oportet, & in ea properantiùs ambulet; si cui longum restat iter conficiendum, multumque diei errore viæ absumitur, hunc ut in viam redeat, aut ut acceleret, pluribus verbis hortari opus non est. Hic tamen uniuscujusque qui vitam in peccato aliquo degit, status est; vià devià incedit, que nunguam ad locum optatum, at certo certius ad locum quem maxime perhorrescit, ducet; multum diei elapfum est, quantum ad iter conficiendum supersit, incertum est; horá forsan imo momento proximo nox eos mortis opprimat; quantæ igitur dementiæ est hic cunctantes in via quæ ad certam perniciem ducit, ad eam non transire quæ ducit ad beatitudinem & gloriam? Eo usque tamen feductione peccari excecantur & dementantur homines, quòd nullis precibus, nullis argumentis ad mutationem hanc tam fapientem, tam necessariam adduci postunt; necestariam esse fatentur, & tamen procrastinari vellent, voluptatibus peccati totam pene vitam vellent indulgere, & totum animarum negotium aut instante jam morte, aut saltem paulo antea, conficere: at celfius est Cœlum quam ut saltu conscenderetur, via per longum ducit & gradatim furgentem clivum, non nifi longo tempore fuperandum. De procrastinationis hujus periculis fufius disterui de poenitentia agens: Nihil igitur hic repetam. Lectorem obsecro ut ea sério perpendat, & sentier Sapientem optime consulere, Eccl. 5. 7. Ne differas te ad Dominum convertere, neque depiaas de die in diem

FINIS.

# PRECES

PRIVATÆ

Variis Occasionibus

## ORDINARIIS

eò is n, in r-i-ià o i-d e i

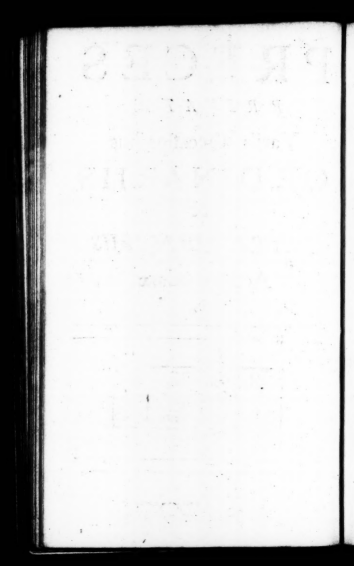
&

EXTRAORDIXARIIS

Accommodatæ.



Anno MDCXCIII.



Lector Christiane,

ORATIONUM PRIVATARUM FORMULAS aliquot hîc conscripsi in Devotionis tua subsidium: Si quis hîc alias in usus Familiarum desiderari queratur, sciat velim non hoc ideo à me omitti quasi Deum in Familia non secus ac conclavi non senserim colendum; sed quoniam Familiarum necessitatibus providentià Dei & Ecclesia melius LITURGIA seu LIBRO PRECUM COMMUNIUM conscripto, consultum esse arbitror, quam ullà operà meà posser: hic enim si petitiones publicas (quales sunt familia) spectemus, Formulas tam prastantes, tam utiles continte, quòd de hoc libro pronunciare liceat, ut David de gladio Golia, 1 Sam. 21.9. Non est alter ei similis.

#### MONITA MATUTINA.

Mane experrectus, hac aut simili Oratiuncula cor tuum ad Deum sursum tollito.

DOMINE qui corpus meum è fomno expergefecisti, animam oro meam è peccato expergefacias; & fac quæso ut hunc diem & totum quod superest vitæ, ita coram te ambulem, ut tuba novissima è sepulchro expergesactus, surgam ad vitam immortalem per Jesum Christum.

CIC exorfus, mentem tuam (nifi urgente necessi-I tate) terrenis chestationibus occupari, priusquam folemmiores Deo omnipotenti Preces obtulifti, ne permittito: dum itaque vestes induis (in quo plus temporis, quam communis Decori ratio postulat, absumere non licet) cogitationibus aliquot spiritualibus mentem tuam occupatam teneto: v. c. quibus te Tentationious aut hains diei negotium, aut comites tui objectivil list perpende, & te firmis contra has propobies munito: ant, quanam le oblature fint, aut Dei glorie aut charitati inserviendi occasiones, easque te amplexurum esse statuas; & ut studio & industria tha eas bis finibus miliores reddas, fac serio deliberes: A pracipue examinare decet, an in erronem aliquem inscius incidisti qui te heri vesperi discutientem teipsum latuit, seu in novum aliquem ab eo tempore protapsus es. Si quid ab his temporis supersit, possit commode in Resurrectione generali (cujus nostra è lettis refurrectio imago quadam est) ut & tremendo hanc Iudicio subsequuturo meditando; & tecam quam fes huic paratus considera; & in hoc quodlibet momentum impendendum effe statuas, ut possit vita anteacta rationem pulcherrimam tunc temporis reddere. Vestitus in locum aliquem secretum te recipias, ibique Sacrificium tuum Matutinum Landis & Orationis Dec offerto.

## PRECES MATUTINE.

Ti-

m

nuus

n-

ui

oei

te

â

m i -

0

## Genibus flexis sic exordire,

SAncta, beata, & gloriosa Trinitas, tres Persona, unus Deus, miserere mei miseri peccatoris.

Domine nescio quid petam prout decet, succurrat Spiritus ruus infirmitatibus meis, & afflatu suo efficiat, ut Sacrificium Spirituale tibi per Jesum Christum acceptum offeram.

#### Gratiarum actio.

D Enignissime Domine, benignitas tua in faculum D perdurat, ego Servus tuus indignus, bonis tuis cumulatus, tibi tributi vice humillimas meas laudes offerre cupio: in te, Domine, vivo, moveo, & sum; Tu me primum condidisti, & ut feelix non mifer essem, filium tuum de sinu tuo misseliut me à peccatorum potestate gratia sua, à supplicio sanguine suo redimeret, & ad gloriam & sanguine & gratia fua viam mihi aperiret: ex fumma milericordia, me intra Christianæ Ecclesiæ gremina nasci voluisti, in quo tibi infans adhuc per Baptismum consecratus, spiritualia omnia auxilia, quibus adjutus possem votum tunc temporis factum tibi præstare, affecutus sum; & quanquam præ contumacia aut negligentia ego ab officio med defeci, tu tamen ex immensa misericordia, me non dereliquisti, sed ad poenitentiam benignissimè hortatus es, & med a

media omnia ei promovendæ inservientia, sive externa five interna, subministrasti; & incredibili patientia usus me in ipsis peccatorum mortalium actibus è medio prout merui non sustulisti: Tuz ô Domine gratiæ retrahenti tribuendum est, quòd in maxima peccata non prolapfus fum, Tuæque gratiæ assistenti & incitanti, quòd quid boni etiam minimi feci; non igitur mihi, non mihi, Domine, fed Nomini tuo in solidum laus sit. Propter has & cæteras omnes spirituales tuas Benedictiones, magnificat te Domine anima mea; & quicquid intra me est, laudat Sanctum Nomen tuum. propter plurima bona externa, veluti prosperam valetudinem, amicos, victum & amictum, necessaria fubfidia ut & folatia vitæ hujus, diurnam tuam protectionem, quâ pericula à me & meis propulfantur, & propter misericordiam istam quæ me periculis in quæ incidi extraxit, quæque afflictiones istas quas prorsus tollere tibi non visum est, lenivit & mitigavit, speciatim propter tuam mei nocte proxime elapsa protectionem; propter hæc omnia & alia multa-beneficia tua in me collata, laudibus celebro nomen tuum Domine! Fac quæso Domine ut Te non tantum fructu labiorum meorum, fed obedientia vitæ meæ colam, ut bona hæc præfentia majorum futurorum quæ te amantibus præparâfti arrha fint! Hoc illius, quem æternæ falutis omnibus ei obtemperantibus authorem fecifti, nempe Jefu Christi nomine supplex peto.

#### Confessio.

a-

ô

in

a-

m

e.

8

g-

n

n

1-

n

e

O Juste Domine, qui iniquitatem odio habes,me miferum peccatorem ad pedes tuos profterno, agnoscens me justissimè meruisse à te derelinqui & odio haberi: iniquitatem enim tanquam aquam potavi, vitamque in peccato & perduellione contra te egi, ea quotidie quæ prohibuisti perpetrans, & quæ justisti omittens; cor meum quod Spiritûs tui habitaculum esfe debet, factum est avium obscenarum, i. e. foedorum & rebellium affectuum. cavea: & ex abundantia cordis mei, os meum loquitur, manus mez agunt, adeo ut cogitatione. verbo, & facto contra te quotidie peccem: (hic peccatorum atrocissima recitato) Imò Domine bonitate tuâ, quâ me ad poenitentiam duci oportuit, contempta, cor meum contra media omnia quibus emendationem meam aggressus es, obduravi: quid tandem igitur à te Domine expectem licet, nisi judicium & indignationem igneam, meritum peccatorum meorum præmium? At tecum misericordia est, ut metuaris; me quaso ingenerata mihi profunda & fincera pœnitentia, misericordiæ tuæ reddas capacem, & pro bonitate tua avertas à me iram & indignationem tuam; me in filio tuo, meo beatissimo servatore intuere, & ad merita & passiones suas respiciens, peccata mihi omnia condonato. Et cor meum obsecro te Domine, vi gratiæ tuæ purga & renovato, ut nova factus creatura, omni malo penitus renunciem, & quod superest viræ, in constanti, fincera, & universali præceptorum tuorum obedientia agam, ut bonum & fidelem servum hic me præstans, tandem in gaudia Domini mei ex fumma tua clementia ingrediar! hoc concedas oro per Jesum Christum.

Oratio

## Oratio pro Gratia.

DEnignissime Deus, à quo bonum omne & per-D fectum donum provenit, efficias queso ut ego miser, qui ex meioso nec bonam cogitationem cogitare possum, gratia tua adjutus, ea & velim, & agam quæ tibi grata funt : Mentem meam illumina, ut te cognofcam, nec sterilis sim & rudis in ista scientia: Efficias queso in corde meo veram fidem, purificantem spem, & sincerum amorem tui : largire mihi immotam in te Fidem, Zelum pro te, & Reverentiam erga omnia quæ tibi confecrantur, aut ad te referuntur; fac ut à te offendendo tremulus abhorrream; ut misericordias tuas gratus agnoscam; ut castigationes tuas humilis patiar; ut in servitio tuo ferventiori animo fim; ut peccata mea contritus defleam : & concedas ut in omnibus ita me geram, prout creaturam erga Creatorem fuum, fervum erga Dominum suum decet! Fac etiam ut illud officium quod mihi ipfi debeo, exequar: manfuetudinem, animi remissionem, 'Ausapaenan mihi largire; ut animam meam patientia & gratitudine possideam: me in officiis omnibus sedulum, contra tentationes omnes vigilem, perfecte purum & abftemium, & in voluptatibus licitis tam moderatum efficias, quòd hæ me nunquam illaqueent: me etiam ita erga vicinum meum animatum reddas quod Regiam legem tuam, qua proximum ficut meipsum diligere jubeor, nunquam transgrediar. Fac omnes Justitiæ partes adimpleam; ea omnia, quæ jure quocunque proximo meo debentur, tribuendo: & ea mihi mifericordiæ & compassionis viscera concedas, quòd nulla charitatis officia deferam, five erga amicos.

cos, sive inimicos, secundum tuum præceptum & exemplum. Obsecro te denique, Domine, ut me toutum sanctissies, ut integer spiritus meus, anima & corpus inculpate usque in adventum Domini uostri fesu Christi conserventur; cui una tecum & spiritus sancto sit konos & gloria in æternum. Amen.

## Intercessio.

DEate Domine, cujus misericordia est super om-D nia opera tua, omnium hominum miserere obfecro. & concedas, ut ingens illud redemptionis pretium quod filius tuus perfolvit, efficax fit ad omnes redimendos. Gratiam tuam illuminantem in tenebris sedentibus, gratiam convertentem in peccatis degentibus concedas. Commiseratione tenerrima Ecclesiam Universalem intuere, propitius esto & benignus Sioni, adificato muros Hienafolyma; omnes nomen tuum profitentes puritate & fanctitate unito, & fibi invicem fraterno amore conjungito. Miserere Hujus Ecclesia desolata, & Gentis hujus peccatricis: commovisti terram & diffregisti eam, cura fragmenta ejus, nam vacillat; fac nos peccatorum nostrorum quæ tuam in nos iram concitarunt, tam fincere poeniteat, quòd te etiam reversum poeniteat, & reliquam facias post te benedictionem. Benedicas eis quos nobis præfe--cifti, five in Ecclesia, five Republica; ita animos eorum regas manufque corrobores, ut nec potentia eos nec animus deficiat, quibus impietatem & vitium puniant, & veram Dei Religionem & virtutem tueantur: miserere afflictorum, sis pater Orphanis, caufam agas Viduæ, consoleris cos qui pufillo animo funt, infirmos fuffulcias, ægris memedearis, egenos levato, oppressos desendito, & unicuique pro variis suis necessitatibus opem seras: omnes mihi propinquos aut charos benedictionibus tuis cumules, isque omnia ad corpora sua aut animas suas necessaria concedito: (hic propinquitate aut aliis vinculis tibi conjunttissimos recenseus) omnes qui me beneficiis affecerunt compensato, ignoscas omnibus de me malè meritis, aut mihi malum optantibus: & in illis & me bonum illud omne efficias quo acceptus sim in conspectu tuo per sessim Christum, Amen.

#### Pro Tutela.

Deus Misericors, cujus bonitati debeo, quod hic dies vitæ meæ adjiciatur; ita me quæso hoc die gratia tua regas, ut nihil agam quo vel gloria tua minuatur, vel anima mea vulneretur; sed ad ea omnia bona opera, quæ nobis agenda præcepisti, sedulo exequenda me conferam: & quæso te Domine præcipias Angelis tuis de me, ut conferent me in omnibus viis meis, ut nihil mali min contingat, nec pestis ulla domum meam appropinquet, sed ut ego & mei in tuto degant sub præsidio tuo per Jesum Christum.

I Gnoscas queso Domine cogitationum mearum dissipationibus & frigiditati, quarum in his petitionibus offerendis reus fui, & mecum agas, nec secundum preces nec merita mea, sed secundum necessitates meas, tuasque divites misericordias in Jesu Christo, cujus beato nomine & verbis impersectas has preces concludo, Pater noster, &c.

#### Monita Nocturna.

s:

us ni-

tte

nof-

m

e-J

d

(o

el

e-

te

rhi

n-

i-

e-

25

Note prinsquam cubitum eas, tecum cogita quo-V modo diem elapsum egisti: cor tuum scrutare, interroga teipsum quid aut cogitatione, verbo, aut facto peccasti; quam opportunitatem bonum aliquod faciendi omisisti; & quicquid invenias in te culpandum, hoc coram Deo cum humilitate & pænitentia fatere; proposita de vita emendanda de novo inito. & veniam posce Deum in Christo, idque non obiter & perfunctorie, sed ardenti cum animi devotione. & finceritate, quali faceres si mors tua tam prope adesset quam somnus, quod an ita revera sit in incerto est, ideoque ut non mori, ita nec dormire nondum Deo reconciliatus auderes. Secundo, considera quas speciales & extraordinarias misericordias die elapso accepisti, veluti si perculo aliquo ingenti ereptus, sive hoc internum hominem ut tentatio, sive externum ut malum aliquod externum adoriebatur; & Deum qui te tutatus est sincerà & devotà laude colito: At fi. nihil extraordinarium accidit, si nec pericula te appropinquarunt, eo magis laudandus Deus est, qui fic te custodià sua munivit, quod nec metu mali alicujus perculsus es: ne itaque ei humillimarum gratiarum tributum pendere obliviscaris, si non propter liberationem aliquam extraordinariam, at saltem propter quotidianam suam. At imprimis conare, ut cor tuum misericordiarum suarum frequenti meditatione affe-Etum ei arctius adhereat, & memor esto te quovis illius novo beneficio ad amorem & obsequium ejus stridius obligari.

I.

PRE-

#### PRECES NOCTURNA.

Sancta, beata & gloriosa Trinitas, tres Persona, unus Deus, miserere mei miseri peccatoris. Nescio Domine quid peterem, prout decet, succurrat spiritus tuus infirmitatibus meis, & efficiat ut sacrificium spirituale tibi offeram acceptum tibi per Jesum Christum.

## Confessio.

CAnctiffime Domine Deus, qui puriorum oculo-I rum es quam ut iniquitatem intuearis, qua fronte audebo ipse miser immundiffimus in conspectum tuum prodire, qui nihil aliud quam fordes & inquinamentum fum? In ipfa natura mea corruptus sum, à bono omni aversus, & ad omne malum proclivis: at me corruptiorem adhuc reddidi actualibus meis peccatis & vitiofis habitibus: Officium meum erga te, vicinum meum & meipsum, idque cogitatione, verbo, & facto transgressus sum, ea faciens quæ diserte prohibuisti, ea autem quæ justisti omittens. Nec hoc tantum per ignorantiam & infirmitatem, sed scienter & voluntario, contra motus spiritûs tui, & monita Conscientiæ meæ contrarium fuadentis; & quod hoc omne reddidit fupra modum nefarium & vitiofum, has quotidie provocationes contra te de novo committere perstiti, non obstantibus vocationibus tuis, meisque & propositis & votis de vita emendanda factis: imò hoc ipfo die nova prioribus sceleribus addere non timui. (hic diei peccata commemoranda) Et jam Domine quid

is

C-

at

bi

e-&

p-

1-

m

le li

1-15

2

n is e c d

dicam, aut quomodo os meum aperiam, quoniam hæc feci? Scio mercedem horum peccatorum effe mortem: at tu qui nolis mortem peccatoris, miserere mei; effice, oro te, in me sinceram Contritionem, & perfectum peccatorem meorum odium, nec patiaris ut ea tibi quotidiè confiteat & tamen quotidiè committam; sed concedas quæso ut hoc ipfo momento repudiatis in æternum cupiditatibus meis, etiam quas chariffimas habiri, desponser tibi in veritate, juncitia & fanctitate, at pro omnibus peccatis meis præteritis reconciliationem, expiationem accipias; Redemptionis pretium à Filio tuo folutum accipias; & propter illum quem propitiationem præstituisti, condonato mihi offensas meas, & in gratiam me recipito: & quum pacem animæ meæ locutus es, me quæso Domine cohibeas & conferves, nè iterum in stultitiam redeam; sed sic me in posterum gratia tua confirmes, ut nulla tentatio Diaboli, mundi aut carnis mez, me valeat seducere in peccatum contra te; ut à peccato liberatus & fa-Etus fervus Dei, fructum meum in fanctimoniam habeam, & finem meum vitam æternam per Dominum nostrum Jesum Christum.

#### Gratiarum Actio.

Tu Pater Misericordiarum, qui etlam in Ingratos te benignum exhibes, me fateor gratiosifimi hujus Attributi effectus abundè expertum esse; non obstantibus enim quotidianis quibus te irritavi peccatis, tu me pergis misericordiis tuis & beneficis cumulare. Beneficia tua spiritualia rejecta licet à me & contempta non subduxisti, sed ex divitis bonitatis & longanimitatis tuæ mihi gratiam & vitam offerre in filio tuo pergis: nec meum beneditionum

Etionum tuarum spiritualium abusum, earum penuriâ punivisti. sed earum mihi copiam suppeditare pergis; hujus diei peccata prout jure potuisti, non vindicasti, me inopina destructione opprimens, sed mihi pepercisti, méque conservasti pro magnitudine misericordiæ tuæ (hic commemorato misericordiæs diei elapsæ.) quid reddam tibi Domine pro omnibus his beneficiis quibus me affecisti? hæc tua me Domine bonitas ad pænitentiam ducat, & sac non tantum gratias tibi meas & laudes offeram, sed etiam vitam meam rectè instituam.ut tandem videam salutem Dei per Jesum Christum.

Hic adhibenda est Oratio pro Gratia, & Inter-

cessio Matutina.

#### Pro Tutela.

Beate Domine, Custos Israelis, qui nec dormitas, nec dormis, excubias age summa ex misericordia circa me hanc noctem, me gratia tua ab operibus tenebrarum cohibeto, & potentia tua periculis omnibus defendito; somnum mihi moderatum & reargantem concedas, quò ad officia diei sequentis paratior essicar; fac etiam, Domine, ut illius temporis quo in pulvere decumbam, semper memor siu; & quoniam nec horam scio nec diem adventas Domini mei, concedas mihi gratiam tuam, ut semper paratus sim, ut semper in tali statu vivam, in quo non metuam mori, sed ut sive vivam, Domino vivam, sive moriar, Domino moriar, ita ut vivens & moriens tuus sim per Jesum Christum.

Eadem cum Oratione concludas qua mané.

DUM vestes exuis, tecum cogita, instare tempus quo etiam corpus exuendum est, & anima nuda sistenda est coram Tribunali Dei: eam igitur conare tam mundam & nitidam pænitentia & sanctitate reddere, ut qui iniquitatem intueri nequit, eam benignè intueatur & accipiat.

Lectus te Sepulchri admoneat, & decumbens dicas:

Beate Servator, qui pretiosa tua morte & sepulchro, mortem stimulo suo & sepulchrum potentia exarmassi, concedas ut lætos victoriæ tuæ fructus percipiam, & tu mihi sis in vita & morte præsidio.

In pace simul cubabo & dormiam, cum tu Jeho-

vah solus facias ut securè habitem.

re

n

i-

i-

n-

n i-

Y-

eei

ıt

r

n

]-

u

In manus tuas commendo Spiritum meum, Tu enim eum redemisti, O tu Domine, Deus veritatis.

IN Primitiva Ecclesia, erant preter mane & vesperam quatuor alia stata precum tempora Horæ precum appellata, que sancte observabant istius ævi Christiani, tantus erat tunc temporis Christianorum servor; at vereor ne in tepido hoc saculo nimiam austeritatem saperet, hoc hominibus exemplum proponere quod tamen reticere non potui, monendi enim sunt, si qui sunt qui per negotia necessaria non impediantur, hoc illos imitari decere, & preter Officia hic conscripta, Quatuor etiam illa tempora precibus publicie simul & privatis impendere: Et ut nemini desit quo Devotionem suam his temporibus exerceant, varias hic adjeci Collectas pro variis Gratiis, quarum tot quovis tempore precationis quisque utatur, quot aut

zelus funs aut tempus patitur; adjectà si libet confessione aut matutinà aut nocturnà, nunquam omissà

Oratione Dominicâ.

Si quis autem eo vita genere implicetur, quod per negotia tam frequenti & solenni Devotioni non vacet; nemo tamen sanè est, qui tantà negotiorum multitudine distinetur, quin Orationem Dominicam aliquoties per diem repetat, quod faciat si plures Orationes recitare non vacat: quoniam autem Christiani proprium est se ut municipem Cœlorum gerere, Phil. 3, 20. ideo prater stata precationis tempora, eum decet Capius in de, animam Suam brevibus & Subitis Ejaculationibus sursum vibrare; ad quod genus devotionis nullus effe potest, cui tempus non suppetat; boc enim quisque etiam occupatus possit; hoc artifex possit, etiam dum operi instat; hoc Agricola dum stivam tenet. Ne autem illi materia desit, cui tempus ad hoc opus deesse nequit, non inutile fore duxi, si ex locupleti penu, Libro Pfalmorum, Textus aliquot idoneos seligam, qui si memoriter teneantur, paratum semper erunt Devotioni sua subsidium; & cum corum varia sint argumenta, aliquorum remissio peccatorem, aliorum gratia; aliquorum lumen vultus Divini; aliorum Ecclesia; aliorum Gratiarum actiones, &c. unusquisque delectum faciat pro presenti Anima sue necessitate & statu: Hos denique Textus. non tanquam Collectionem perfectam & absolutam congessi, sed ut his pralibatis excitetur Lectori sitis, & ipse alios in eo Libro & reliquis Sacra Scriptura partibus investiget.

## COLLECTÆ pro variis GRATIIS.

oni∫a

er;

es e-

3. et

i-

C

#### Pro Fide.

De Beate Domine, cui fine fide placere impossibile est, eam in me fidem operetur quaso Spiritus tuus, qua tibi accepta sit, nempe per amorem
esticacem: nè sinas quaso ut side mortus a inesticaci contentus acquiescam, sed talem mini largire
qua se fructu suo ostendat; victricem nimirum
sidem, qua mundum superem, a imagini Christi
in quem credo conformis siam, ut tandem sinem sidei mea accipiam, salutem scil. anima mea per Jesum Christum.

## Pro Spe.

Domine, fiducia omnium extremitatum terræ, nè me sinas unquam spe bene sundata destitui, nec vana præsidentia instari: nè me sinas cogitare, Te aut peccatis meis posse conciliari, aut penitentiam rejicere; sed talem quæso mihi spem ingenerato, quæ vero spei sundamento nitatur, promissis nempe tuis, quæ mihi & stimulum & vires addant purissicanti meipsum ab omni inquinamento spirits & carnis, ut ita quidem siat mihi anchora animæ tuta & sirma, & ingrediens usque in ea quæ sunt intra velum, quò præcursor pro me ingressus est Jesus Christus, pontifex meus & beatus Redemptor.

Y 4

Pro

#### Pro Amore Dei.

O Sancte & Benigne Domine, qui in teipso infinite excellens es. & erga me infinite beneficus & misericors, nè finas obsecto, cor meum eò usque indurari seductione peccati, quòd tot amoris argumentis inexpugnabile maneat, fed efficias ut hac omnia animam meam vivo & diuturno excellentiæ & bonitatis tuæ fensu afficiant. Domine tibi visum eft cor meum exigere, ad quod tu folus jus habes: nè fim sacrilegè injustus, ejus partem aliquam alienando, sed efficias ut tibi totam & integram reddam. Vides autem Deus hoc jamdudum ab aliis occupari, mundus cum vanitatibus fuis id invafit, qui tanquam validus quispiam armatus possessionem suam custodit; at tu validior superveniens, eripe ei cor hoc indignum, & tanquam spolium tuum retineto; & purificanti amoris tui igne purgato, ut fiat habitaculum spiritu tuo dignum: Domine si tibi videtur, concedas ut gaudia ista & ecstases Amoris sentiam, quibus adeo supra se rapti sunt fancti tui: fin autem nescio quid peto, si non licet mihi locum meum in Regno tuo deligere, concedas tamen Domine ut de poculo tuo bibam; largire mihi eam finceritatem & eos gradus Amoris, quibus confirmatus quævis tui gratia perferre possem : tam perfectum mihi amorem concedas, ut & metum & ignaviam ejiciat, ut nihil tam molestum videatur quod tolerare, nihil tam difficile quod exegui recu-1em, ut tibi morem geram; ut ita Amorem meum præceptorum tuorum observatione comprobans, possim tandem misericordia tua coronam istam vitæ obtinere, quam omnibus te amantibus pollicitus es, per lesum Christum Dominum nostrum. Pro

#### Pro Sinceritate.

O Sancte Domine, qui Veritate delectaris in præcordiis, me quæfo ab omni hypocrifi & diffimulatione purgato: Cor Domine supra omnia fraudulentum est, & cor meum supra omnia corda fraudulentum: O qui corda & renes scrutaris.proba me, imum cordis mei explorato, nec execrabile quidpiam in me latere finas; purificato me etiam igne, modò scoriam meam consumas; ô Domine, tibi imponere nequeo, at mihi ipli facilè; ne patiaris quæso ut in ejusmodi deceptione acquiescam: sed efficias ut & videam & odio habeam corruptiones meas abditiffimas; ut nullam cupiditatem adamatam licet foveam; sed Amalekitas internecione deleam; nè me finas pacem mihi ipfi loqui, cum pax nulla est; sed fac eam de me sententiam feram. quam tu fers, ut unquam sim mihi ipsi, donec etiam tibi reconciliatus; & puritate cordis idoneus reddar, qui te videam in Regno tuo per Iesum Christum.

## Pro Fervore in Oratione.

Benigne Domine Deus, qui non tantum permittis, sed hortaris nos miseras & egenas creaturas, petitiones nostras tibi offerre; concedas quæso ut ego qui quovis momento misericordiarum tuarum subsidio indigeo, assiduus sim precibus: agnosco Domine hoc mihi & summo honori & utilitati maximæ esse, quòd in conspectum tuum admittor; tam brutum tamen & stupidum est cor hoc profanum, quòd opportunitates hujusmodi aut vitat, aut

frustrat. Anima mea ô Domine à spiritu infirmitatis possidetur, incurvatur, seque erigere nequit erga te; misero huic & tristi morbo medere quaso; foiritu & vigore terrenum hoc cor & fæculentum animato, ut liberè ad te ascendat; ut vero pretio æstimem inæstimabile hoc privilegium, & te accedendo delecter; & ut te ea cum reverentia accedam. quæ tam tremendam Maiestatem accedentes deceat: eo cum animi fervore qui necessitatum mearum magnitudinem deceat: ea cum animi attentione, quam cogitationum distractio non interrumpat, nè unquam iterum incurram reatum te appropinguandi cum labiis meis, absente procul corde ; nec preces meæ in peccatum vertantur; fed fic petam ut accipiam, fic quæram ut inveniam, fic pulfem ut mihi aperiatur; ut preces mez tandem in laudes æternas in gloria tua commutentur, per Merita & Meditationem Jesu Christi.

#### Pro Hamilitate.

Tu sublimis & excelse, qui æternitatem inhabitas, & etiam cum eo qui attritus est demissusque superitus dignaris; infundas quæso in cor meum excellentem istam gratiam Humilitatis quæ fastum omnem & elationem animi dejiciat. Me Domine miseriæ me potenter convincas: sac ut videam me pauperem, miserum, cæcum & nudum esse, nec tantùm pulverem sed & peccatum; ut in omnibus tuis rerum dispensationibus, manu mea opposita ad os meum ex animo agnoscam me minorem esse minima misericordiarum tuarum, & majorem maximo judiciorum tuorum; concedas Domine, ut non tantùm demissè ambulem cum Deomeo sed etiam cum hominibus, ut non tantùm me

objurgationibus tuis subjiciam, sed ut æquè feram me à Christianis conservis meis reprehendi, & cum mansuetudine monitis suis paream: Da quæso ut ita me erga omnes geram, ut nihil agam per contentionem aut inanem gloriam. In quem finem da quæso ut ex demissione animi unumquemque mihi ipsi præferam, atque etiam ab aliis mihi præferri facilis patiar; ut altam de me ipso opinionem non foveam, nec cupiam unus omnibus præeminere; sed ut contemptà inani hominum laude, laudem istam solummodo quæ à te provenit quæram; ut abdicatis jam humilibus istis & planè servilibus Artibus quibus opinionem hominum aucupatus fum. omnem operam & industriam meam ad hoc conferam, ut gratiam tuam ineam, qui resistis superbis & das gratiam humilibus: hæc quæso concedas Domine propter illius merita, qui le usque ad mortem crucis demisit, Jesu Christi,

#### Pro Timore Dei.

O Gloriosa Majestas, Tu qui solus sublimis es & metuendus, Animam meam sancta tui reverentia & timore imbuas, ut Nomen tuum quo decet honore colam. & eam rebus omnibus ad te relatis reverentiam exhibeam, quòd nunquam sacrum aliquid prosanem aut sacrilege aliquid invadam tibi consecratum: & quoniam tu Domine, Deus es, qui reos absolvere nolis, da quaso ut justitia tua metu coercitus te non audeam ad iram proritare: nec me sinas adeo in objecto metus mei errare, ut nulla Domini conditoris mei ratione habita, hominem moriturum metuerem, aut filium hominis qui fiet ut gramen: sed animam meam timore Domini, qui sapientia initium est, quo brutos meos appetitus re-

refrænare possim, quique me in ossicio & conformitate voluntati Divinæ contineat, possideto: exaudi me Domine quæso te, & timorem hunc animo meo ingenerato, ut à te nunquam discedam, sed cum timore & tremore consiciam salutem meam per Jesum Christum.

#### Pro Fiducia in Deum.

Domine omnipotens, qui nunquara destituis in te credentes, largire mihi quafo grafiam,ut in omnibus difficultatibus & angustiis meis ad te confugiam, in te acquiescam, & à te pendeam: conservabis illum Domine in pace perfecta, cujus animus in te stabilitur; fac huic firmæ columnæ innixus, hanc fractis mundanorum auxiliorum arundinibus nunquam permutem; ne permittas animum meum curis mundanis distrahi, sollicitum de crastino quid edam, quid bibam, aut quid induam, sed da quæso ut officio meo probè & sedulò functus, me alacriter providentiæ tuæ committam, conjiciens in te omnem curam meam, & de nihilo follicitus nifi ut eorum ex numero fim quos tu tuos agnoscis, & quorum curam suscipis, eorum nimirum qui tua testimonia custodiunt, & memores funt mandatorum tuorum ut ea faciant; ut quærent primò regnum Dei & Justitiam ejus, hac omnia externa adjiciantur mihi, pro menfura qua vifum erit sapientiæ tuæ: hoc concedas quæso, Domine, propter Jesum Christum.

udi

ti-

le-

is

ıt

e

:

S

#### Pro Gratitudine.

Benignissime & muniscentissime Domine, qui omnia viventia bonitate tua imples, nec aliam compensationem expectas quàm laudem & gratiarum actionem; da quæso Domine, ut te nunquam tam facili tributo fraudem, sed impleatur semper cor meum sensu. Læta & jucunda res est gratias agere: nè me quæso sinas parte meâ voluptatis issus privari, sed ut quotidie benedictiones à te accipio, sic da quæso ut ab animo tui studissimo & tibi devotissimo, tibi gratias offeram, & da quæso ut non tantùm labiis sed etiam vitá meâ laudem tuam oftendam, memet servitio tuo addicendo, & ambulando coram te in sanctitate & justitia omnes dies vitæ meæ, per Jesum Christum Dominum nostrum & beatum Redemptorem.

#### Pro Contritione.

O Sancte Domine, qui verè pœnitentes misericordia complecteris, at erga obstinatos peccatores te ignem consumentem exhibes: quomodo te accedam miser, tot atrocium peccatorum reus, quibus ira tua accendatur, & sincera pœnitentia qua ad misericordiam commovearis adeo destitutus? Tibi quæso placeat cor hoc obduratum emollire & eliquare, ut vitæ meæ iniquitates sincerè desteam: percutias quæso petram hanc, Domine, ut aquæ promanent, lachrymarum nempe slumina, quibus polluta mea Conscientia eluatur; somnolenta hæc anima diu nimis Domine secure dormivit, eam

quæso te Domine expergesacias, tonitru licet, mallem enim terrores tuos, quàm non peccatum meum sentire: missisti beatum tuum silium ad sanandum contritos corde, quid autem Domine hoc mihi proderit si integrum meum st: confringas quæso, ut virtutis illius medicinalis capax st; & da quæso ut virtutis illius medicinalis capax st; & da quæso ut amaritudinem peccati semel expertus, id tanquam serpentem conspectum sugiam, & sructus pænitentiæ pariam in emendatione viræ, ad laudem & gloriam gratiæ tuæ in Jesu Christo beato nostro Redemptore.

## Pro Mansuetudine.

Beate Jesu qui ductus es tanquam Ovis ad mactationem, da quæso, ut præclarum illud mansuetudinis tuæ exemplum, omnes in me iræ & ultionis scintillas extinguat, & eam in me patientiam & lenitatem spirirûs pariat, quam nullæ injuriæ conturbare valeant: Da quæso Domine, ut tam procul absim à minima injuria inferenda, quòd nec maximam, nisi precibus & beneficiis rependam: ut ego, cui ut tot tu talenta remittas opus habeo, à fratre meo denaria non exigam, sed ut indutis visceribus misericordiæ, mansuetudinis, & longanimitatis, pax tua ita animum meum regat, ut siat habitaculum tibi qui Princeps pacis es, gratum: cui cum Patre & Spiritu Sancto sit honos & gloria in æternum.

## Pro Castitate.

O Sancte & Immaculate Jesu, cujus primus descensus erat in uterum Virginis, & qui adhuc gaudes corda tantùm pura & virginea habitare, digneris m

m

0-

ut

It

n i-k neris quæso immisso Spiritu tuo puritatis me ab omni inquinamento carnis & spiritus purgare a Corpus meum Domine est Templum Sancti Spiritus, nè sinas ut templum illud immunditie aliqua polluam: Et quoniam ex corde procedunt qua hominem inquinant, da quæso Domine ut cor meum omni cum diligentia custodiam, ut nullæ inibi impuræ aut sædæ cogitationes commorentur: sed essicias quæso ut corpus & animam pura & immaculata conservem, ut te hic cum corpore tum spiritu glorisicans, cum te postea in utroque glorisier.

## Pro Temperantia.

Benignissime Domine, qui ex summa in genus humanum munissicentia, bonarum tuarum creaturarum usum ad corpora nostra reficienda & refocillanda concessisti; da quæso ut permissione hac cum gratitudine & moderatione gaudeam: nec permittas ut unquam gulæ serviens, cujus bruta quidem voluptas est, mensa mea mini laqueo sit sed da quæso ut à minimo gradu excessis prorsus abhorream: & in bibendo & edendo eos sines & mensuras observem quas tu mini præscripsisti, prosperæ valetudini non luxuriæ inservientes: & fac quæso Domine, ut avidè insecter non cibum periturum, sed in vitam æternam permansurum; ut esuriens & sitiens justitiam, hic gratia tua, & in posterum gloria tua adimplear, per Jesum Christum.

## Pro Animo forte sua contento.

Deus summè misericors, Sapientia tua infinita est, ita ut optimè eligas, & Amor tuus ad bona nobis dispensanda promptus, proclivis: fac quæso ut plenè & integrè meipsum regimini tuo subjiciam, nec ulla desideria à tuis diversa admittam, sed in optionibus istis quas pro me tu facis perfectè acquiescam; ita ut in quacunque vitæ conditione pofitus fim sorte mea contentus, nec meæ unquam sorti obmurmurem, aut alienæ invideam : in quem finem; cor meum munda quaso ab omnibus avaris cupiditatibus; nè me finas unquam angulum aliquem cordis mei Mammonæ dedere, sed eum in me evanescentium divitiarum contemptum efficias, ut five abundent five decrescant, non admodum commovear: fed ut in hoc totus fim, ut dives fim erga Deum & thefauros meos in Cœlis recondam; ut ita superna curem, ut cum Christus qui vita mea eft apparuerit, ego etiam cum eo in gloria appaream. Hoc quaso Domine concedas propter merita ejusdem Jesu Christi.

## Pro Diligentia.

Domine qui ex Sapientia tua constituisti, hominem ad laborem nasciturum, nè sinas queso ut isti decreto resistam, me inertie & desidie tradendo; sed fac ita tempus meum transigam & reliqua omnia talenta que tu mihi cred disti administrem, ut sententiam in ignavum & malum servum latam esfugiam. Obsecro te, Domine, ut me aliis utilem reddas, nè vivam inutilis pars generis hu-

ita

na

fo

cied

C-

0-

m

is i-

n

n

n

humani, faltem nè fim quæso mihimet ipst inutilis, sed omni diligentia adhibita vocationem & electionem meam certam reddam. Animam meam plurimi isque vigiles inimici obsident; nè sinas quæso ut complicatis manibus me somno dedam tantorum periculorum agmine circumseptus, sed vigilem & orem nè in tentationem incidam: sed afflictiones & angustias & laborem tolerem ut bonus miles Jesu Christi, donec tandem ab hoc militiæ statu, tu me ad statum Triumphi & sælicitatis transferas in Regno tuo per Jesum Christum.

## Pro Justitia.

O Tu Rex Justitiæ, qui nobis præcepisti ut judicium observaremus & justitiam coleremus; cor meum quaso & manus meas ab omni fraude & injustitia purgare digneris, meque ut justum & fidelem in omnibus præstem esficias: da quæso ut à fratre meo potentià opprimendo, aut astutià decipiendo abhorream: & ut sacram istam Regulam, ea alteri facere, quæ mihi fieri velim jubentem, fanctissimè observem: ut Christianam meam professionem dedecore non afficiam, vità fraudibus & injustitià inquinatà; sed vitam hanc agam in simplicitate & pia finceritate; nec thefauris hic congerendis studeam, sed paululum cum justitia magnis reditibus injustè partis præferam. Fac quæso Domine ut ea unicuiq; tribuere, quæ illi quocunque jure debentur, sedulò curem: da quæso ut ita me geram erga omnes mihi quacunq; relatione conjunctos, ut nihil habeat quisquam cujus me jure accuset; ut pace cum omnibus gaudeam, aut faltem innocentiam & justitiam colendo, pace tandem fruar, nempe pace cum te per Jesum Christum.

## Pro Charitate.

Domine Misericors, qui omnes Gentes ex eodem sanguine fecisti, & eodem pretio redemisti; da quæso ut viscera mea nunquam abdurem aliquem ejusdem naturæ & redemptionis participem, sed omnes universali charitate comple-Ctar: largire mihi o pater misericordiarum, eam cordis teneritatem & mollitiem, ut omnibus fratrum meorum calamitatibus & miseriis, sive internis five externis, intimè commovear; & ut eis pro viribus fuccurram & fubveniam: ne occupetur cor meum amore proprio à Christiana Religione alieno, sed ejecto damnato isto spiritu, ingrediatur in cor meum spiritus tuus Amoris & ibi habitet; & efficias ut studeam non mihi ipsi placendo, sed vicino in bonum ad ædificationem fuam, ficut & Christus sibi ipsi non placuit: da quæso ut sidelis fim talentorum istorum omnium quæ mihi in aliorum beneficium credidisti, dispensator; ut cum rationem dispensationis meæ exiges, eam cum gaudio reddam, non dolore. Hæc mihi largire oro te mifericors Deus propter Jesum Christum.

## Pro Perseverantia.

Eterne & immutabilis Domine Deus, qui idem es heri, hodie & in æternum; digneris quæso me miseram tuam creaturam, qui levis sum & inconstans, quovis vento agitatus, istius excellentiæ radii cujusdam, constantiæ tuæ gradús cujusdam, constantiæ tuæ gradús cujusdam.

co-

em nis

le-

m

a-

r-

ro

or

e-in&i-

susdam participem facere. Intellectus meus Domine errori obnoxius est, eum quæso in veritate tua stabilito; eumque ab infidiis Spirituum seducentium custodias, nè errore malorum abducar, aut à firmitate mea cadam: voluntas etiam mea Domine mobilis & inconstans est, nec Deo firme adhatet; bonitas mea tanquam nubes matutina, & tanquam ros mane stillans abit; me queso confirma & corrobora, & bonum opus quod in me inchoâsti, perficias quæso usque in diem Christi. Tu Domine infirmitatem meam vides, tu numerum & robur tentationum quibuscum contendo tenes, nè me quæso mihi ipsi derelinquas, sed caput meum die prælii tegas, & efficias ut in spirituali quovis certamine plusquam victor evadam, per eum qui me amavit: nec terroribus quaso nec blanditiis mundi aut carnis meæ, me ab obedientia quam tibi debeo abduci finas, fed da quæso ut firmus, immotus permaneam, & in opere Domini semper abundem: & patienti perseverantia in bonis operibus, quæram, & tandem obtineam gloriam & honorem & immortalitatem & vitam æternam per Jesum Christum Dominum nostrum.

## Brevis Paraphrasis in

## ORATIONEM DOMINICAM,

Orationis loco usurpanda.

## [Pater noster qui es in Cælis,]

Omine, qui Cœlos supremos incolis, tu nobis esse dedisti, tu etiam nos regenerasti ad spem vivam, tu paterno in nos animo es, & tenerrimo charitatis assectu erga nos animatus: essicias queso ut nos tibi filiorum amorem & obsequium præstemus: & ut te Patrem nostrum in Cœlis (veri gaudii & puritatis loco) referamus, sanctum in nobis fallacium voluptatum, & sædarum hujus mundi pollutionum, fastidium creato; & ita animos nostros in superna erigito, ut semper conversationem nostram in Cœlis habeamus, unde servatorem nostrum Dominum Jesum Christum expectamus.

## [1. Sanstificetur Nomen tuum,]

EAM cordibus nostris reverentiam imprimito, ut Nomen tuum quod magnum, mirabile, & sanctum est, humiles veneremur; & omnia ad te vel cultum tuum spectantia eo sacro honore prosequamur, qui reverentiam nostram sublimis Majestatis tuæ indicet; Laudet te omnis populus ô Deus, laudet te omnis populus.

## [2. Adveniat Regnum tuum,]

Thronum tuum & Dominium in cordibus noftris stabilito, & vi gratiæ tuæ rebelles omnes appetitus, qui contra te insurgunt, subigas: hi sunt inimici tui, qui nollent te regnare super eos, adducantur quæso & jugulentur coram te: & nos efficias tam sideles servos hujus Regni tui Gratiæ, ut idonei simus Regno Gloriæ, & tunc veni citò Domine Jesu.

## [3. Fiat volunt as tua sicut in Cælo,

bis

em

mo

efo

te-

u-

bis idi

em

10-

ut

el

tis

u-

1-

GRatiam nobis suppedites, ut Voluntatem tuam in afflictionibus placide patiamur, & in mandatis tuis prompte exequamur: eo nos zelo animato, quo beati Angeli præsentiæ tuæ inspirantur, ut eodem cum servore & alacritate tibi pareamus; & ut eorum obedientiam imitantes, cum iis tandem conjuncti æternas laudes in Regno tuo, Deo & Agno in æternum cantemus.

## [4. Panem nostrum quotidianum,&c.]

GRatiam nobis tuam quotidiè suppedita, qua anime nostre sustentur & alantur in vitam eternam; & corporibus nostris ea digneris subministrare, que iis sustentandis necessaria ducis in hac peregrinatione nostra terrestri: & da queso ut hee cum alacri siducia à te pendentes expectemus, querentes primò Regnum tuum & justitiam ejus, minimè postea solliciti nè hec nobis non adjiciantur.

[5. Di-

## [5. Dimitte nobis debita nostra, &c.]

MEdere Domine Animabus nostris, nam peccavimus contra te; abundent tenera tua erga nos milericordia in debitorum nostrorum omnium remissione: Et da quasumus Domine ut hac venia nunquam excidadius, nostram frattibus veniam denegando; sed fac nos ea simus in alios commiseratione affecti (qua multo magis à te opus hibemus) ut tam perfecte & finaliter remittamus aliis, Christi pracepto morem gerentes, quam nobis remitti cupimus, propter merita sua & intercessionem.

## [6. Et ne nos inducas in tentationem, &c.]

NObis Domine vires non sufficiunt contra tentationum quotidie impetum in nos facientium multitudinem, in te tantum oculi nostri figuntur; digneris quæso aut eas coercere, aut nobis suppetias ferre: nec patiatur sidelitas tua ut tentemur supra quod possumus, sed una cum tentatione exitum præstet, ut ab iis non vincamur, sed possimus cum vocas, usque ad sanguinem resistere contra peccatum contendentes, ut nobis usque ad mortem sidelibus, tu des vitæ coronam.

## [ Quia tuum est Regnum, &c.]

E Xaudi nos Domine, & petitionibus nostris benignè annuas, Tu enim Rex magnus es supra omnem terram, cujus Potentia infinita est, & beneficia vales in nos conferre, cum cogitationes nostras tum petitiones infinite superantia; ad te igitur pertinet tinet boni omnis, quod vel in nobis vel pro nobis operaris, Gloria: Benedictio itaque, & Honor, & Gloria fit ei qui infidet Throno, Deo nostro in secula seculorum, Amen.

## Pia EJACULATIONES à Libro PSALMORUM desumpta.

## Pro Remissione peccati.

GRatiam fac mihi ô Deus fecundum benignitatem tuam: fecundum amplitudinem miferationum tuarum, dele defectiones meas.

Mundum ablue me ab iniquitate mea, & à pec-

cato meo munda me.

rga re-

de-

us)

tti

a-

n

15

ń

1

Faciem tuam à peccatis meis avertas; & deleas iniquitates meas.

Iniquitates meæ prævalent contra me; misericors

esto peccatis meis.

Non intres in judicium cum fervo tuo: quia non justificabitur in conspectu tuo omnis vivens.

Propter nomen tuum Jehovah condonabis ini-

quitatem meam, nam magna est.

Revertere Jehovah, expedi animam meam: falyum fac me propter benignitatem tuam.

#### Pro Gratia.

Doce me facere placitum tuum, quia tu Deus meus es.

Doce me Jehovah viam tuam, pergam in veritate tua, aduna animum meum ad timendum nomen tuum. Z 4 AniAnimum mundum crea mihi Deus, & spiritum firmum renova intra me.

Sit animus meus integer in statutis tuis; ut non

erubescam.

Inclinato cor meum ad Testimonia tua, non ad avaritiam.

Avertas oculos meos nè spectent vanitatem, &

vivifica me in via tua.

Peregrinus sum super terra, nè abscondas à me

præcepta tua.

Numerare dies nostros ita doce me, ut inducam animum sapientem.

#### Pro Lumine vultus Divini.

Quare ô Jehovah abjicis me? & abscondis faci-

Benignitas tua melior est quam vita ipsa. Tollas Domine lumen vultus tui super me.

Consolare animam servi tui, nam ad te Domine tollo animam meam.

#### Gratiarum Actio.

SEmper gratias agam Domino, laus fua femper erit in ore meo.

Tu Deus meus es, & tibi gratias agam, tu Deus meus & ego te laude celebrabo.

Canam Jehovæ in vita mea: Píallam Deo meo quantifiper ero.

Laudetur Deus, qui orationem meam non repulit; nec misericordiam suam à me avertit.

Benedicatur Dominus Deus, Dominus Israelis qui solus facit mirabilia.

Et

tum

non

me

am

ne

er

IS

0

Et benedicatur Nomen Majestatis suz in zeternum: & terra omnis Majestate sua implebitur, Amen.

#### Pro Liberatione à Malis.

GRatiam fac mihi Deus, Gratiam fac mihi, nam ad te se recepit anima mea: & ad umbram alarum tuarum me recepturus sum, donec transiverint ærumnæ.

Libera me Domine ab inimicis meis; ad te enim, ut abscondar, confugio.

Animam meam tuere, & me liberato; nè me patiaris confundi, in te enim repossi induciam meam.

Oculi mei jugiter ad Jehovam respiciunt, quia ipse educet è reti pedes meos.

Revertere ad me Domine & miserere mei : quo-

Oppressiones animi mei dilatant se: ab angustiis meis deduc me.

## Pro Ecclesia.

BEnefac pro bona voluntate tua Tzijoni, ædifica muros Ieruschalaimorum.

Utquid Deus repulisti nos in æternum? fumare pergit ira tua in gregem pastûs tui?

Memor esto Congregationis tuæ, quam possedisti ab initio.

Redemisti virgam hæreditatis tuæ: mons Sion in quo habitasti in eo.

Tempus faciendi Domine, nam dissipaverunt legem tuam.

Exurge Deus, judica causam tuam: Libera Ifraslem ô Deus ex omnibus angustiis suis.

Brevia

Brevia quadam Capita ad qua sui ipsius quisque Examinationem exigat, pracipue Sacram Canam participaturus, è tractatu pracedenti excerpta, qua respiciunt violationes officii nostri

## Erga DEUM.

#### FIDES.

NON credere Deum esse. Non credere verbo suo, Non credere ei practice, i. e. vitam ei non consormare.

#### SPES.

D<sup>E</sup> Misericordia Divina desperare, ita ut officium deseramus. De ea prasumere, in voluntario peccato persistentes.

#### AMOR.

DEum propter Excellentias suas non amare.
Nec propter bonitatem erga nos.
Ei placendo non studere.
Sacra qua instituit non frequentare ut eo fruamur.
Nec illius in Cœlis fruitionem sitire.

## Capita ad qua fui quifq; Exam.exigat. 347

#### TIMOR.

DEum non ita timere ut ab co offendendo abstinere. Hominem pra eo metuere, peccatum committendo, ut externam aliquam calamitatem evitemus.

Due

at u

la-

Z.

#### FIDUCIA.

DEO non fidere in periculis & angustiis.

Illicitis mediis exitum è periculis quarere.

A Deo non pendere pro egest atum subsidio.

Nimia de externis rebus sollicitudo.

Ignavia nos dedentes, expettare ut Deus nobis otiosis subveniat.

Benedictionem in labores nostros à Deo non expectare.

#### HUMILITAS.

D E Deo alta non sentire.
Voluntatem suam non exequi.
Non pati, ded correptionibus suis obmurmurare.
Non emendare vitam castigatos.
In eum ingratos esse.
Sapientiam suam in eligendo pro nobis non agnoscere,
sed propriis iisque ferventioribus & impatientibus
desideriis agi.

#### HONOR.

DEum, rebus ad eum spectantibus honore exhibito, non colere.

Nos in Templo suo reverenter non gerere.

Deum spoliare, res ei consecratas auferendo.

Tempora Sacra profanare, Diem Dominicum, dies festos & jejunii Ecclesia.

Sacras

Sacras literas non legere, aut legentes animum non attendere.

Notitiam officii nostri non investigare, & in ignorantia perstare malle, quam aut operam aut sumptum discendo impendere.

Religionem in concionibus audiendis sine praxi, constituere.

Votum Baptismale violare.

Ad Magos & Veneficas, i.e. Damonem confugere. Pompas & vanitates mundi deperire; ejusque consuetudines vitios licet observare.

Libidines carnis exequi.

Cænam Dominicam profanare.

Eam ignaros accedendo, aut sine Examinatione, Contritione & propositis nove vite.

Inter communicandum irreverenter nos gerere, fine animi fervore & spirituali amore.

Promissa inter participandum facta non servare.

Nomen Dei cogitationibus vel verbis blashemis profanare.

Aliis blasphemandi occasionem turpi & impià vità prabere.

Turamenta illicita suscipere.

Perjurium.

Juramenta supervacanea in familiari sermone.

#### ADORATIO.

Eum non adorare. Preces aut publicas aut privatas omittere, & omittendi pratextu oblato gaudere. Illicita petere, aut in fines illicitos. Corda à peccato precaturos non purgare. Non orare cum Fide & Demissione animi. Languor & frigus in Oratione. Cogitationes dissipata. Corporis gestus minus reverentes.

POENI-

#### POENITENTIA.

PoEnitentiam negligere.
Rationem à nobifmet ipsis de peccatis nostris quotidie non exigere.

Humiliationi & Confessioni aut nulla stata tempora

assignare; aut rara nimis. Peccata nostra seriò non cogitare, ut contritionem pa-

non an-

um

ti-

8-

e

riamus. Ultionem de nobifmet ipfis non sumere jejunio & aliis mortificationis actibus.

#### IDOLOLATRIA.

Externa, creaturas colendo. Interna, creaturas vehementiori amore & aliis affectibus profequendo, quam Creatorem.

## Erga Nosmetipsos.

#### HUMILITAS.

A Lta de nobifmetipsis sentientes efferri. Respectu donorum naturalium, formæ,ingenii,&c. Divitiarum mundanarum & honorum. Gratiæ.

Laudem hominum aucupari.

Huc Actiones Christianas, Preces, Eleemosynas, &c. dirigere.

Peccata perpetrare ut malorum opprobria vitemus.

#### MANSUETUDO.

A Nimos nostros iracundia commoveri.

#### CONSIDERATIO.

NON explorare seriò statum nostrum orga Deum. Nos ipsos ex vera Regula, i. e. obedientià praceptorum Dei non probare.

De actionibus antea non deliberare, an licite sint,

priusquam agimus.

Actiones preteritas non examinare, ut malarum nos pœniteat, bonarum Deo laus tribuatur.

#### 'ATTA'PKEIA.

A Nimus sorte sua non contentus.
Avida honoris & divitiarum desideria.
Ea illicitis mediis quarere.
Aliorum sorti invidere.

#### DILIGENTIA, VIGILANTIA.

NEgligentes esse in observandis & resistendis ten-

Donis Dei externis sen internis ad illius honorem promovendum non uti.

Dotibus Natura ut Ingenio, Memoria, &c. ad peccatum abuti.

Motus Spiritus Divini aut oppugnare aut negligere.

#### CASTITAS.

Mpuritas, adulterium, fornicatio, libidines contra naturam. Impuritas Oculi & Manûs. Fæda & obscæna colloquia. Impura imaginationes, & cupiditates. Libidinem corpori indulgendo accendere. Libidini extinguenda jejunio & aliis austeritatibus non studere.

#### TEMPERANTIA.

N Imium edere.
Voluptatem non sanitatem edendo quarere.
Nimium studium aut sumptum cibis impendere.
Ebrietas.

Plus bibere quam corpori prodest, quanquam non ad ebrietatem.

Aut tempus aut bona nostra in compotatione prodigere. Cerebri sirmitate ad alios inebriandos abuti. Immodicus somnus.

Ignavia & negligentia in vocationibus nostris.

Recreationibus illicitis assuescere.

Licitis ardentius quam par est indulgere.

Iis nimium temporis impendere.

Irritari ab iis ad Fram aut Avaritiam.

De Amictu superbire.

Lautius vestiri quam decet homines sortis nostre. Nimium vestibus temporis, cure, aut sumptus impen-

dere.

Ab ejusmodi excessu abstinere, non Conscientia sed Avaritia ductos.

Corporibus necessaria denegare, ut nummos congera-

Erga

## Erga VICINOS.

#### NEGATIVA JUSTITIA.

I Niurias Vicino inferre. I Gaudere molestiam menti sue sine causa creantes. Animam suam ad peccatum impellere, justu, consilio, illecebris aut exemplo.

Pietatem irridendo, eum ab illa deterrere.

Eos ad pænitentiam reducere, quos ad peccatum [cduximus, non conari.

#### HOMICIDIUM.

TOmicidium apertum aut secretum. Homines ad intemperantiam aut alia vitia, nnde morbi & aliquando mors, pellicere. Alios ad lites & pugnas concitare. Corpus Vicini mutilare, aut ladere. Savitia & furor contra vicinum.

#### ADULTERIUM.

Oncupiscere Uxorem vicini. - Eam actu vitiare.

#### MALITIA.

Liorum bona vastare ex animi malevolentia & invidia.

#### AVARITIA

L'A concupiscere.

s.

#### OPPRESSIO.

O Ppressio vi & armis, ant sub colore legis.

#### FURTUM.

Que mutuo accepimus non reddere. Voluntario promissa non persolvere. Servi aut operarii mercedem detinere.

### FRAUS.

D'Ersidia in rebus sidei commissis, sive erga vivos, sive mortues.

Fraude uti in emendo aut vendendo.

Ex Necessitatibus Vicini ausam plusquam par est exigendi arripere.

#### FALSUM TESTIMONIUM:

EXistimationem Vicini violare.
Falso Testimonio.
Conviciis.
Susurris.
Fovere calumniatores.
Ad credendum malis rumoribus proclives esse;
Suspicionibus nullo nixis fundamento.
Temeraria judicid.
Vicinum propter instruitates suas contempere.

Alio

Aliorum eum contemptui objicere scommatis & irrisione nostrà.

Secretam simultatem contra aliquem fovere.

Mortem aut noxam vicino precari.

De malis suis gaudere.

Restitutionem negligere & compensationem.

#### JUSTITIA POSITIVA, HUMILITAS, MENDACIUM.

NOS erga alios inhumanos & superbos gerere.
Protervos & iracundos.
Sermo modax & amarulentus.
Execratio.
Reverentiam donis aliorum debitam non exhibere.
Aliorum dona pra superbia non cernere.
Eaque apud alios elevare.
Aliorum necessitatibus non subvenire, quanquam animi dotibus, & opibus satis ad id instructi sumus.

#### GRATITUDO.

I Nyratitudo erga Benefactores.

Pracipue nos admonentes.
Admonitos vitam non emendare.
Admonentibus irasei.
Parentem civilem, legitimum Magistratum non colere.
Eum judicare & malum de eo loqui.
Tributa justa gravatim pendere.
Sedicionem erere inter populum.
Obsequium licitis Magistratus praceptis detrectare.
Arna contra eum movere, aut moventibus nos jun-

. Ser!

## Capita ad qua fui quifq; Exam.exigat. 35\$

Patres spirituales contemnere. Eos propter opus suum non amare. Dei praceptus ab ius nobis traditis non parere. Decimas detinere. Legitimis Pastoribus desertis, seditiosos sequi.

#### PARENTES.

O S contumaces & irreverentes gerere erga parrentes nostros naturales.

Eos contemnere proper infirmitates.

Eos contemnere proper infirmitates.

Eos non amare, nec ius folatio esse conari.

Eorum consilia contemnere.

Eorum regimini obluctari.

Eorum bona concupiscere, etiam mortem eis optando.

Eorum varius necessitatibus non subvenire.

Divinam Benedictionem in varia Parentum genera non implorare.

Naturali amore erga liberos destitui. Quod Matres infantes non lactent justa causa non impedita.

Liberorum Baptismum per negligentiam differre.

Eos ab infantia in viis Dei non instituere. Correptione non adhibità eos peccatis assuescere permittere.

Eis mala exempla prabere. Eos duriùs & inhumaniùs tractando frangere & deji-

Eorum sustentationi pro facultatibus nostris non studere.

Que illis ex bonis nostris debentur luxu consume?

Omnia ad mortem usque retinere, liberosque egest atibus conslictare interim permittere.

Benedictionem in eos transmittere non conari vitam vere Christianam agendo.

Pro iis ardenter non ware.

#### OFFICIUM NOSTRUM ERGA FRATRES.

Maturali affectu erga germanos fratres destitui.
Invidia & secreta simultas contra eos.
Spirituales fratres, i. c. Christianos non amare.
Eorum calamitatibus non compati.
Ab eorum Communione nos sine causa subducere.
Ob desolationas Ecclesia animo non affligi.

#### MATRIMONIUM.

Contrahere intra gradus prohibitos.

Propter fines illicitos, ut avaritiam, libidinem, &c.

Difficiles, aversos, morosos nos exhibere erga conjugem.
Fidem conjugalem violare.
Instruitates mutuas non tolerare.
Suo invicem bono temporali aut spirituali non studere.
Si Uxor licitis praceptis Mariti non pareat.
Ei ut imperet conari.
Prose invicem non orare.

#### A MICITIA.

D Erstelle enga amicum.
Accessed or derc.
Elist angula enced seto non subvenire.
Enconomica son admonere.
Linguis encedas admoneres.
Linguis encedas associations associations as a series associations.

## Capita ad que sui quisq; Exam.exigat. 357

Amiciciam suam levi aut nulla de causa deserere.

Lonsæderationem in peccatis inire non sanctam amicitiam.

#### SERVI.

779

S.

7.

Lictis praceptis dominorum non parere.
Bona sua subripere.
Ea per negligentiam profundere.
Correptioni obmurmurare.
Ignavia.
In conspectu tautum diligentes agere, alias negligentes.

#### DOMINI.

Servos tyrannice & save tractare.
Remissius illos tractare & pati ut officio suo non fungantur.
Animarum suarum curam non agere.
Non curare ut in Religione bene instituantur.
Peccantes non corripere.
Tempus eis Precibus & Cultui Dei non concedere.

#### CHARITAS.

Haritate erga Vicinum destitui.

Ejus bonum spirituale & temporale sinçere non optare.

Inimicos non diligere, nec eis condonare.

De iis vindictam sumere.

Ultionem meditari.

Amicitiam verbis simulare, revera non colere.

Anima vicini pro viribus non prodesse.

Corporeus suas calamitates pro viribus non sublevare.

Existimationem suam non desendere cum calumniis proscindi nevimus.

Officium aliquod amicum quo res sua familiaris sarta tecta conservetur ant augeatur, ei non prestare. Eum ab oppressione cum vires adsint non defendere. Egestatem suam non levare.
Non largiri liberaliter aut alacriter.

#### LITEM INTENDERE ALICHI

P Aci non studere.

Levi de causa litem alicui intendere.

Simultatem sconeram contra eos quibus litem intendimus, fovere.

Paci concilianda non studere.

Atalogi bujus Peccatorum usus biç est: Diebuu Humiliationis pracipue Sacramentum proxime pracedentibus, hunc attente perlegens de quovis capite teipsum interroga, An hujus ego reus sum: & ca omnia quorum te reum compereris, singulatim & humillime coram Deo consitere, idque cum omnibus circumstantiis aggravantibus qua reatum tuum augent, & contra hac peccata in posterum sirmis te propositis munito: Deinde hanc Orationem adbibeto.

Domine, pudefio, & erubesco oculos meos ad Te attollere, iniquitates enim meæ transcenderunt caput meum & transgressio mea usque ad Cœlum ascendit: Ego te his omnibus magnis provocationibus incessi, idque modo maxime provocanti, nec equidem singula fuerunt peccata, sed sæpiùs repetita: Quota enim Domine ex hoc atrocium peccatorum Catalogo sunt quæ non sæpe comtains: Imò quæ non pæne in habitum & censuetud -

nem

nem convaluerunt? Huic etiam peccatorum crebræ repetitioni accessit & aviditas & contumação peccandi: conversus in cursu meo ut equus pracens ruens in prælium, ambabus manibus malum agens avide. & ab emendatione abhorrens, & verba tua a tergo abjiciens, spiritum tuum, qui contra me testatus est ut me à viis malis converteret, extinxi-& externa omnia media five castigationis five misericordia, quibus me ad te reducere conatus es, frustravi & elusi. Imo Domine vel poenitentia actiones, inter peccata mea maxima, numerari possunt. fuerunt enim aliquando fieta & simulata, semper tam leves & inefficaces, quod fructum nullum in emendatione vitæ pepererunt; fed femper redii cum cane ad vomitum & cum sue ad lutum, & priora crimina nova propolitorum & votorum violatione cumulavi: Sic factus fum Domine fupra modum peccans, & quandoquidem fic mortem elegi, dignus sum cui portio assignetur in stagno ubi ardet ignis & fulphur, quod est mors secunda. Hoc, hoc, Domine, si mecum jure agas, est portio poculi mei; me Domine pudor & confusio, faciei operiat in æternum. Tibi autem Domine Deo meo mifericordia & propitiatio quanquam recessi à te: nè memineris qualo peccatorum & transgressionum mearum, fed pro bonitate tua Domine memor esto mei: Mifisti filium tuum ut quæreret & servaret quod perditum erat; Ecce Domine erravi tanquam ovis perdita, quæras quæso servum tuum & me reducas ad pattorem & Episcopum anima mez; operetur in me Spiritus tuus verum illum fenfum & detestationem abominationum mearum, veram istam cordis contritionem, quam te non esse contempturum promissti; & tunc digneris quaso me intueri, iniquitatem meam auferre & me benigne recipere; & propter illum qui nihil mali fecit, ini

#### Hic locus est PSALMO Panitentiali idoneus.

#### PSAL. 51.

MIserere mei Deus, secundum magnam misericordiam tuam, & secundum multitudinem miserationum tuarum, dele iniquitatem meam.

Amplius lava me ab iniquitate mea: & a pecca-

to meo munda me.

Quoniam iniquitatem meam ego cognosco, & pecca-

tum meum contra me est semper.

Tibi solum peccavi, & malum coram te feci : ut justificerus in sermonibus tuis, & vincas cum judicaris.

Ecce enim in iniquitatibus conceptus sum: & in

peccatis concepit me mater mea.

Ecce enim veritatem dilexisti: incerta & occultas

Asperges me Hyssopo & mundabor: lavabis me & Super nivem dealbabor.

Auditui meo dabis gaudium & letitiam; & exul-

tabunt offa humiliata.

m

d d

a

Averte faciem tuam à peccatis meis : & omnes iniquitates meas dele.

Cor mundum crea in me Deus: & firitum re-

Etum innova in visceribus meis.

Ne projicias me à facie tua: & spiritum sanctum tuum ne auferas à me.

Reade mihi latitiam falutaris tui; & firitu prin-

cipali confirma me.

Docebo iniquos vias tuas: & impii ad te convertentur. Libera me de sanguinibus Deus, Deus salutis mea:

& exaltabit lingua mea justitiam tuam.

Domine, labia mea aperies ; & os meum annunci-

abit landem tuam. Quoniam si voluisses Sacrificium dedissem : utique

bolocaustis non delectaberis. Sacrificium Deo firitus contribulatus: cor con-

tritum & humiliatum Deus non despicies. Benigne fac Domine in bona voluntate tua Sion:

ut adificentur muri Jerusalem.

Tunc acceptabis sacrificium justitie, oblationes & holocausta: tunc imponent super Altare tuum vitulos.

Gloria Patri, & Filio, & Spiritui Sancto. Sicut erat in principio, & nunc, & semper, & in fæcula fæculorum, Amen.

# PRECES Ante Participationem BEATISACRAMENTI.

D Enignissime Deus, qui ex immensa tua charitate D spirituale hoc convivium agris & famelicis animabus apparâlti, fac ut aviditas & sitis mea necessitates meas æquent: Ego cum prodigo, portionem istam gratiæ tuæ, quam mihi largitus es, consumpsi: opus igitur habeo ut mihi ex hoc thesaurario suppeditetur: At Domine quomodo miser ego & abjectus homuncio facram hanc mensam accedam? Canis fum, quomodo panem liberorum fumere audebo? aut quomodo spiritualis hac manna, cibus hic Angelorum dabitur mihi qui filiquis pasci cum porcis volui: Imò mihi qui toties Sacra hæc pedibus protrivi, facra hæc mysteria aut per incuriam negligens, aut indigne participans? Horrendus Domine reatus meus accedentem tremore detinet, & tamen efficit ut abesse non audeam : ubi enim munda lavabitur anima hac polluta, fi non hoc fonte quem aperuisti peccato & sordibus eluendis ? Huc igitur accedo, pollicitus es accedentem ad te, te non ejecturum esse: hic est Domine fanguis Novi Testamenti, da queso ut hunc ita accipiam ut mihi profit in remissionem peccatorum mecrum: & quanquam toties partem meam fœderis istius, quod hoc Sacramento oblignatur, miserè violavi, tuam tamen quæso serves & præstes: propitius nempe esto iniquitatibus meis, & peccatorum meorum & transgressionum mearum nè recorderis amplius: nec hoc tantum sed leges tuas menti mex

## Preces ante participat. Sacr. adhibenda. 363

indas & cordi meo inscribas; & vi gratiæ tuæ animam meam ad tam finceram & conftantem obedientiam efformes, ut te nunquam iterum provocem: Da quaso Domine ut in sacris his mysteriis non tantum commemorem, sed actu recipiam beatum meum fervatorem, & omnia passionis suæ benescia: in quem finem fac ita animo institutus fim, ut tante benedictionis capax fim: profundum mihi peccatorum meorum & indignitatis mez fenfum imprimas, ut fatigatum & oneratum dignum censeat Christus quem requiescere faciat; & lacrymis meis maceratus, magis idoneus ham qui fanguine fuo laver: torpentem quafo & terrenamanimam erigito, & inferioribus hisce nimis affixam fursum evocato, eique fanctum zelum inspirato, ut spirituale hoc convivium spirituali animi ardore accedam: Et da quæso Domine, ut infinitus iste amor Chrifti, quem se morti pro me misero peccatore tradendo, testatus est, torpentem & congelatam accendat animam, quò sacro igne amoris Christi exardescat, eoque tam vehementi, quòd nec aquis multis extingui, nec quidem fluminibus inundari possit: tam vehementi quòd scoriam omnem meam absumat, nec cupiditatem aliquam non mortificatam in anima mea relinquat: Imò eo quæso fac amore ferveat animus, qui se ad omnes extendat, quos vel præcepto vel exemplo tuo docuifti, velle te à me diligi, i. e. inimicos perinde ac amicos; induas me tandem oro te Domine veste nuptiali, ut quanquam ex meipso indignus, gratia tamen tua dignus fiam conviva, qui huic Sacræ menfæ accumbam: ut fic non edam aut bibam meam damnationem, fed peccatorum mihi venia obsignetur: infirmitas mea reficiatur, corruptiones meæ fubigantur, & anima mea tam indivulso vinculo Deo uniatur, ut nullæ tentationes

is

valeant hanc unionem dirumpere, sed hic in gratia inchoata, tandem in gloria perficiatur; concedas hoc oro te Domine propter charum tuum filium Jesum Christum.

m

m

p

n

#### Alia.

Beate Jesu qui teipsum semel pro me in Cruce obtulisti, nunc te mihi offers in Sacramento. nè quæso me per impænitentiam & indignitatem meam, tam inæstimabilibus misericordiis privari finas, sed me per gratiam tuam idoneum reddas qui uberrimum horum beneficiorum fructum percipiam: Te Domine quam maxime indigeo, at reatûs mei pondere degravatus, & peccatorum funibus constrictus, nequeo ad te accedere; me quaso ab his vinculis quibus me Diabolus & cupiditates meæ constrinxerunt solvas, & me attrahas ut te cursu sequar. Vides Domine quam propere indies iis semitis incedo quæ ad mortem ducunt; cum autem ad vitam me vocas & gloriam, tergum obverto. & misericordiam oblatam respuo, desero: Quoties apparato hoc convivio, ego frivolas ob caulas abfui? aut accessi te potius lacessiturus quam adoraturus? Tot mecum turmas hostium tuorum peccatorum de quibus pœnitentiam non egi adduxi, quasi accederem non ut passionem tuam commemorarem, sed renovarem; te rursum crucifigens & ignominiæ exponens: Quo me jam supplicio dignum censebis Domine, qui filium Dei conculcavi, & fanguinem fœderis profanum duxi? Ad hunc tamen Sanguinem Clementissime Jesu tanquam unicum meum Afylum confugio: nisi hic sit mea propitiatio, in æternum peream necesse est; in quem

# Preces ante participat. Sacr. adhibenda. 365

tia

ım

quem finem hunc fudisti nisi ut peccatores redimeres? Nec equidem fanguinis hujus meritum aut magnitudine aut multitudine peccatorum obrui potest: Peccator ego fum, imo peccatorum maximus, fentiam qualo fanguinis tui vim falvificam! Miserere mei Domine, miserere mei, nam in te confidit anima mea, & in hiatu vulnerum tuorum tutus latebo, donec transiverit indignatio patris tui: O tu qui tanquam summus Pontifex bro me facrificasti, intercedas etiam pro me, & merita pasfionis tuæ in defensionem meam allegaro; nec patiaris Redemptor meus ut pretium sanguinis tui mihi pereat! & da quaso ut quoniam multa sunt que condonanda funt mihi peccata, ego multum amem: Vides quam languidis, quam pene frigidis te affectibus prosequor, eos quaso vivinces & accendas; & ut in hoc Sacramento transcendentalis ille amor tuus quem pro me mortem oppetendo teltatus es, diffunditur, ita eam quæso in me gratiam traducat que efficiat ut mutuo te amore colam; descendat divinus hic ignis cœlitus in animam meam, & peccata mea tanquam holocauftem confumat, ut nullus affectus vitiofus, nulla res execrabilis corde meo tanguam hospitio excipiatur; ut nunquam iterum locum iltum polluam quem tu tibi delegisti in Femplum: Moriebaris charissime Jesu ut me ab onini iniquitate redimeres, nè queso patiaris ut vendam meipsum ad faciendum malum, sed da queso ut te jam accedam cum finceris & firmis emendandi penitus vitam propofitis, & tuâ quæfo gratia & robore confirmer ut hæc possim re præstare: sunt fateor Domine multi inveterati & habituales morbi, quibus laborat anima mea [bic quibus addictior es recensenda peccata] qui quantumcunque temporis ad piscinam Bethesdain jaceam, quotiescunque hanc mensam accedam, nisi

tu vim medicinalem exeras, curari nequeunt: O tu beate animarum medice, mihi medere, & fac ita te jam tangam, ut quævis harum fluxionum immundissimarum subsistat, ut hi morbi non sint ad mortem, sed ad gloriam misericordiæ tuæ in condonando, ad gloriam gratiæ tuæ in mundando me miserum & pollutum. Exaudi me Christe & da quæso ut ea te cum animi demissione & contritione, amore & devotione accedam, ut tu ad me venire digneris & mecum commorari, tui ipfius me & passionis tuæ meritorum omnium participem faciens: Et tunc Domine ne sinas ut vel accusationes Satanæ, vel Conscientiæ meæ me terreant aut conturbent; sed da quæso ut pacem tecum agens, etiam pace me cum iplo fruar, ut vinum hoc exhilaret, panis hic corroboret cor meum, & efficiat utrumque ut alacer percurram vias mandatorum tuorum; concedas hoc Servator benignissime propter viscera & miserationes tuas.

#### EJACULATIONES inter COM-MUNICANDUM adhibenda.

Domine, dignus non fum cujus fub tectum in-

Peccavi: quid faciam tibo o tu hominum Serva-

[Hic peccatorum aliquet atrocissima recenseto.]
Si tu Domine iniquitatem observaveris, Domine,
quis sustinebit?

At apud Dominum mifericordia: & copiosa apud

eum Redemptio.

In-

Intuere Domine dilectum filium tuum in quo acquiescis.

Exaudi vocem fanguinis sui, qui meliora loqui-

tur quam Abelis.

tu

ın-

or-

0-

ne

da

e,

re Sc

3

Per Agonem & fanguineum fuum fudorem, per Crucem & Paffionem fuam libera me Domine.

Agnus Dei qui tollis peccata mundi, pacem tu-

am concede mihi.

Agrius Dei qui tollis peccata mundi, miserere mei.

#### Immediate ante Communicationem.

Dixifti, quòd qui edit carnem tuam, & bibit fanguinem tuum, vitam habet æternam.

Ecce fervum Domini, fiat mihi fecundum verstom tuum.

## Panem accipiens dicas,

PER Crucifixum corpus tuum, libera me ab hoc corpore mortis.

## Poculum accipiens dicas,

D'A quæfo, Domine, ut hic fanguis purget confcientiam meam ab operibus mortuis, ut ferviam Deo viventi.

Domine, si velis, me possis mundum facere, me

tangas & dicas, volo mundus esto.

## Postquam Communicasti,

Quid retribuam Domino: pro omnibus quæ

Calicem salutaris accipiam: & nomen Domini

invocabo.

Dignus est Agrius ille mactatus, qui accipiat potestatem, & divitias, & sapientiam, & vires, & honorem, & gloriam, & benedictionem.

Ergo benedictio & honor & gloria & robur fit ei qui infidet Throno & Agno in facula faculo-

rum, Amen.

Juravi & statui custodire judicia justitizauz.
Perfice gressus meos in semitis tuis: ut non moveantur vestigia mea.

#### Gratiarum Actio post Communicationem Sacramenti.

O Tu fons omnis bonitatis, à quo donum omne bonum & perfectum procedit, & cui reddi debet honos omnis & gloria, cupio ex ardentissimo animi gratissimi assectu, te laude & benedictione celebrare, propter immensa issa beneficia quibus me dignatus es. Domine, quid homo est, quòd eum tanti fecisti, ut filium dilectum tuum mitteres, ut tam amara illius gratia pateretur? At Domine quid ego hominum deterrimus, ut me dignum cenferes qui partem acciperem in hac propitiatione, qui toties eum & passiones suas contemps? O altitudo

& profunditas misericordia tua, quòd me ad fœderis istius quod toties & perverse violavi, renovationem admittere dignaris! Me, indignum cui panis quotidianus, quo corpus sustentatur, suppeditaretur, ad participationem panis vitæ, quo anima nutritur, admitti, Deumque puritatis se mihi misero & polluto unire! O Deus meus ne patiaris. quæso te, ut gratiam tuam iterum convertam in lasciviam, aut misericordiam tuam in occasionem fecuritatis; fed da quæso ut ineffabilis hic amor tuus me in obsequium tui compellat, ut quoniam pro me mortem obiit benedictus meus Dominus, mihi diutiùs non vivam sed ei: Scio Domine pacem intercedere non posse inter Christum & Belial, quandoquidem igitur cor meum jam ingredi dignatus est Christus, nè permittam ut libidine ulla hinc fugetur, sed possessionem suam retineat ille qui me tam carò emit, nec me unquam è manu fua eripiat quidquam. In quem finem excubias age quæso circa me Domine, & ab infultu hostium spiritualium me defendito: sed potissimum me à meipso liberato, à perfidia cordis mei, qui heu nimiùm velit se prædam dedere; & sicubi me aut natura aut confuetudine infirmiorem deprehenderis, illic potentiam tuam in confervatione mea magnificato oro te; (bic periculosissimas tentationes recitato) & Domine da quæso ut passiones Domini mei pro peccatis meis, & vota quæ jam feci nunquam ex animo meo labantur; fed fac ut earum recordatione ad hac præstanda promptior reddar, ut nunquam inducias pacifcar cum cupiditatibus iftis quæ manus fuas clavis transfixerunt, latus fuum confoderunt, & animam fuam ufque ad mortem triftem reddide. runt: sed jam de novo militibus suis adicriptus animose pugnem, & ducem salutis mete sequar, etiam per sanguinis mare: surrigas Domine manus

remissas & genua foluta, nè in militia tua deficiat animus meus: Sis tu mihi robur, qui ex meipso nequeo cum tentatione infirmissima contendere. Quoties tergum dedi in die prælii? Quoties vota hæc Sacramentalia violavi? idem mihi nunc Domine cor est leve & inconstans, ideoque ad hujus violationem non minus proclivis fum: Tu qui es Etiam & Amen, in quo non est umbra mutationis, me queso eam mentis constantiam largire, ut non amplius convertar tanquam arcus fallax ; fed ut cor meum fit integrum tecum, & immotus fœdus hoc colam, ut nec bonum aliquod propositum quod in me hodie spiritus tuus excitavit irritum fiat, ut tot antea; sed fructum edant ad vitam æternam. Hoc concedas Pater misericors propter merita & mediationem servatoris mei crucifixi.

#### Intercessio, vel ante, vel post Communicationem, usurpanda.

Benignissime Domine, qui tam tenero assectu genus humanum prosecutus es, quod filium tuum dilectum è sinu tuo dedisti, ut esset propitiatio pro peccatis totius mundi, concedas ut hujus redemptionis essectus non pauciores complectatur quàm sinis propositus, ut in omnium salutem cedat; nec excidat quisquam ex sua parte hujus salutis per impœnitentiam & peccatum voluntarium: sed vi gratia tua omnes etiam peccatores maximè obstinatos ad pœnitentiam ducas: Omnes in tenebris sedentes illuminato, Judæos, Turcas, Insideles, & Hareticos, auferas ab iis omnem cacitatem, duritiem cordis, & contemptum verbi tui, & ita eos iat

ofo

re.

ta

0-

us

es s,

n

or

C

n

c

omnes ad ovile tuum reducas, benedicte Domine, ut falvi fiant inter veros Ifraelitas, & concedas quæso ut eorum omnium, qui à filio tuo nomen ducunt, conversatio talis sit quæ Evangelium Christi deceat; ne nomen suum diutius inter gentes blasphemetur propter nos: Quousque Domine erunt gentes Christianæ pars mundi iniquinatissima. pollutionum istarum abominandarum, à quibus barbari abhorrent, sentina? Nè quæso fides & vita nostra tam procul semper dissideant! nè quæso sint fancti & immaculati Jesu discipuli caterorum omnium profanishmi & impurishmi! nec reliquos omnes sanguinolentia & litigiis superent subditi Principis pacis; sed nos efficias queso non tantum nomine sed re ipsa Christianos, ut digni ambulemus fancta ifta vocatione qua vocamur, & omnes uno animo & uno ore te patrem Domini nostri Iesu Christi glorificemus. Miserere Ecclesia hujus languentis, intuere è cœlis & vide ex habitaculo fanctitatis tuæ, & ornatûs tui : ubi est zelus tuus, & maxima potentia tua? Fremitusne viscerum tuorum, & misericordiæ tuæ erga nos continent sese? Nè effervescas Jehova quam plurimum, neque in æternum recorderis iniquitatis; sed quanquam multæ funt aversiones nostræ, & nos atrocius contra te rebellavimus, tamen secundum omnem tuam bonitatem avertantur à nobis ira & indignatio tua; & luceat vultus tuus super sanctuarium quod desolatio est, propter nomen tuum Domine; & sic separa inter nos & peccata noftra, ut hac diutiùs non separent inter nos & Deum nostrum! Omnes Reges, Principes, & Dynastas serves ac tuearis; præcipuè eos quibus obedientiam debemus: causam eorum agas, Domine, contra eos qui cum illis conrendunt, & pugna tu cum iis qui pugnant contra illos: iis te ducem præstes & adjutorem munere Bb2 fuo

fuo fungentibus, ut viram agamus sub iis pacatam & tranquillam in omni pietate & probitate: Benedicito illis qui ad altare tuum ministrant, labia sua aperias, ut ora eorum laudem tuam proferant: Ne ponatur lumen Mundi fubter modium, fed in candelabro suo, ut splendeat omnibus qui sunt in Domo: Cultum tuum ne profanent Sacerdotes Feroboami, sed coram te semper ministrent semen Aaronis: Et O tu pater miserationum, & Deus omnis consolationis afflictis opem feras; libera extorres & pauperes: jura eorum afferas qui injurià afficientur: perveniat ante faciem tuam gemitus vinctorum; & pro magnitudine brachii tui fac ut reliqui fint qui jam traduntur morti: Dolore cruciatis lenimen, egenis copiam, peccatoribus præfidentibus peccatorum fuorum fenfum, & desperantibus misericordiæ tuæ sensum largire; & pro unoquoque Domine facias supra quod vel rogare vel cogitare possint. Inimicis meis iisque qui me persequuntur & calumniantur ignosce, & corda eorum convertere digneris: Benedictiones tuas effunde in Benefactores meos omnes & amicos, & in eos omnes qui se precibus nostris commendari voluerunt: (hic possis singulos commemorare) & concedas, benigne Pater, ut per sanguinem hunc crucis sistamur omnes puri, intaminati, & inculpati in conspectu tuo; ut in locum istum puritatis admittamur, in quem nihil immundum ingreditur, ut ibi cantemus laudes æternas Patri, Filio, & Spiritui Sancto in aternum.

# Oratio graffante publica perfecutione usurpanda.

ela

t:

in es n

IS

Beate Servator qui Crucem voluisti Discipulorum tuorum infigne esse, da quæso ut eam lubens & alacris amplectar. Vides Domine me in ea tempora incidisse in quibus qui à malo recedit seipsum prædam reddit; da quæso ut externa omnia tam alacri animo exponam si quando obedientia quam tibi debeo hoc exigat, ut quod hominibus prædæ fit, Deo fiat sacrificio accepto: Ita me gratià tua conserves, ut nunquam patiar tanguam maleficus; fi autem contingat ut tanquam Christianus patiar, nè pudefiam, sed gaudeam quòd dignus habeor qui talia paterer propter nomen tuum. O tu qui mei gratia crucem sustinuisti contempta ignominia, me quæso confirmet exemplum istud amoris & patientiæ tuæ, contra tremores cordis corrupti, ut nulli terrores me valeant à constantia mea dejicere, sed diu licet virga malorum affligar, ego ad malum non apponam manum meam: nôsti Domine ex quo factus tum, recordaris me esse carnem; caro autem Domine malo appropinquante se contrahit & contremiscit: Tuus Domine Spiritus, tuus tantum spiritus me valet confirmare; me libero tuo spiritu corrobora ne fatiscam aut animo deficiam : & quò me infirmiorem noveris, eò magis tuam in me potentiam exeras: Da quæso ut tentationibus quibuscunque obsessus, in te fixis oculis intuear ducem & consummatorem fidei mez, & stadium mihi propofitum decurram, & ad fanguinem ufque refistam contra peccatum decertando: Exaudi B b 3 me,

me, chare Jesu, & quanquam Satanas me appetit, ut ventilet canquam triticum, tu tamen deprecare pro me nè deficiat fides mea, sed ut igne explorata inveniatur mihi effe laudi, gloriæ, & honori, quum revelabitur Jesus Christus. Et da quæso te Domine ut non tantum constantiam erga Deum, fed & charitatem erga homines, etiam quos calamitatum mearum autores esse permisisti, conservem; nè quæso ab exemplo ineffabilis tuæ mansuetudinis vel minimum recedam, sed persecutorum meorum infestissimos diligam & pro iis orem : & tu Domine eorum malitiam immenfa tua bonitate Superato, corda eorum convertas, & eos ad teipfum efficacissime attrahas, & tandem me & inimicos meos in fedes pacis & quietis recipias, ubi tu regnas cum Patre & Spiritu fancto Deus unus in æternum.

## Oratio in Adversis,

Sancte & Juste Domine, qui homines propter peccata arguis & castigas, vellem ex animo & sincere me humiliare sub marii tua potenti, qua mihi jam gravis incumbit: ex animo agnosco facinora mea jure meruisse quicquid jam patior, aut in posterum pati possum: ideoque acerbissima licet mihi insligas, fatendum est mihi, quòd justus es Domine & justa judicia tua: Sed in judicio misericordice menento oro te Domine, & quanquam ad plagas mihi inferendas te impulerunt peccata mea, fragilitatem meam tamen considera, nec sint verbera tua aut graviora aut diuturniora quam anima meam tullitas possulat: me corrigas, at castigatione

tit,

are

ita

ri.

te

n,

arn

ū

e

gatione paterna, non vulneribus inimici: & quanquam virgam tuam non retrahas, iram tamen tuam deponas: nè abhorreto Domine animam meam, nec fervum tuum iracundus abiicito, sed remitte mihi peccata mea oro te: Et si visum erit sapientiæ tuæ paternæ castigationes meas produci, fiat beata voluntas tua: ad pedes tuos me prosterno, de me pro lubitu tuo statuas; me tanguam argentum igne probato, modo purgatum tandem extrahas: Et fac Domine ut tibi etiam caro mea fubjiciatur, ut nihil in me inveniatur quod voluntati tuæ se opponat; sed murmure omni & reluctantia suppressa, de poculo hoc libens bibam: & quamcunque amarum hoc reddas, fiat tamen medicinale, omnes animæ morbos curet, & fructum tranquillum justitiæ proferat; ut levis hæc & momentanea afflictio mea, excellenter excellentis gloriæ pondus æternum conficiat mihi per Jesum Christum.

## Gratiarum actio pro Liberatione.

Benedicte Domine, qui Deus condonationum es, gratiosus & misericors, longanimis & multus benignitate, grato animo coram te agnosco, quòd mecum secundum peccata mea non egisti, nec secundum iniquitates meas mihi retribuisti: meruerunt fateor scelera mea flagellis aculeatis castigari, tu autem ea scutica miti & paterna castigasti, nec me diu castigari voluisti, sed maturum & scelicem exitum nuperis meis calamitatibus dedisti; gaudebo Domine & lætabor in misericordia tua, tu enim molestias meas considerasti & animam meam nosti in

in adversis. Effectu queso suo non careant ha methodi tuæ, sed da ut qui castigationum tuarum dolorem sensi, reverentia coercear & non peccem; & qui misericordiæ tuæ suavem refrigerationem sensi, amore exardescens indissolubil vinculo tibi uniar: Ita ut cum timore tum amore occupatus, firmus permaneam in constanti & integra obedientia tui, per totam vitatn meam, per Jesum Christum.

## Monita ab Aigris observanda.

MOrbo laborantem meminisse decet, Deum esse qui hominem arguit & castigat propter peccatum: primo igitur sedulo dispiciendum est, quid illud est, quod Dei in te iram concitavit : in quem sinem cor tuum diligenter explorato, siquid latet peccati scrutare, & peccatum deprebensum suppliciter & pænitenter coram Deo confitere. Et ut securior sis & tutior pointentiam propter peccata vita prioris renovare convenit, & misericordiam suam in Jesu Christo enixissime & importanissime implorare; & cum sincera tum ferventia proposita inito, de malo omni renunciando, per reliquam vitam, quam visum erit Deo tibi protrahere; & ne cor tuum tibi imponat in re tanti momenti, consultò facies si prudentem & pium aliquem Theologum accerfas, cujus non tantum precibus sed & consilio adjuveris: In hunc autem finem cor tuum ei, nibil pror sus dissimulans aperito, ut judicare possit, an ejusmodi sit pænitentia tua qua

m

n

oi

s,

que tibi fiduciam coram tremendo Dei tribunali conciliet; aut si talem non senserit, opem suam conferat quo talem efficiat. Post quam ad bunc modum meliori parti tua scil. anima prospexisti, corpus tuum deinde curate, & ut Sapiens monet, Eccl. 38. 12. Medico da locum, etenim infum creavit Dominus. Ea media adhibeto qua ad sanitasem recuperandam conducere videbuntur, at semper memor esto, suc-cessum Deo deberi; & Asx peccatum suge, qui Dominum non requifivit, sed Medicis adhæsit,2 Chro. Denique de rebus Temporalibus testamon-16. 12. to tempestive facto disponito, & in eum omnia ordinem digerito, quo ea moriens relinqui velles; nec hor usque dum morbus invaluerit differas, te enim tunc forsan Ratio que ad hoc requiritur, deficiat: aut fi suppetat, res ipsa velit te tunc temporis altiora cogitare, mundum nempe quem aditurus es, potius quam quem relicturus; res ipsas has mundanas nobiscum discedentes portare non possumus, nec igitur decet curas de iis, in alium mundum transportare: hoc igitur negotium mature conficias, ne te majora meditantem interrumpat.

## Oratio pro Infirmo.

Hericors & juste Domine, Deus fanitatis & agrotationis, vita & mortis; fincere agnofco hanc, meum roboris & prosperæ valetudinis abusum, visitationem jure meruisse: cupio igitur Domine cum magna animi demissione has iniquitatis mez pœnas subire, & patienter ferre indignationem Domini, quoniam contra eum peccavi: Tu autem benignissime Pater, qui non exitium sed emendationem eorum quos castigas meditaris, ita quiefo gratia tua hanc castigationem sanctificato, ut corporis morbus fiat animæ meæ falutaris: da nt diligens sim in corde meo explorando, & ut rem omnem execrabilem retegam, utcunque abdita lateat, & hanc amovendo viam sternam supplicio etiam amovendo: animæ quæfo Domine medere mez quæ peccavit contra te, & deinde si videbitur corpori etiam meo: Restituas gaudii & sanitatis vocem habitaçulo meo, ut vivens te laudem & fructus edam pænitentiæ: fin aliter sapientiæ tuæ videbitur, me quæso paratum & idoneum morti præsta; sinceram mihi istam & profundam pænitentiam largire, cui misericordiam & veniam promissiti: essicias queso ut cor meum à mundo & momentaneis ejus vanitatibus abalienatum; gaudia ista præstantiora & diuturniora quæ sunt ad dextram tuam in æternum, anhelet & sitiat: attollas Domine super me lumen vultûs tui, meque in omnibus corporis doloribus, mentifque agonibus folatia tua reficiant, & efficiant ut patienter attendam usque dum adveniat hora mutationis meæ. Et da quaso Domine ut cum terrestris hujus domûs

## Gratiarum actio postquam convalueris. 379

mûs tabernaculum dissolutum fuerit, ædiscium ex Deo habeam, domicilium non manu factum ærernum in Cœlis, idque propter illum, qui hóc mihi pretioso suo sanguine acquisivit, nempe Jesum Christum.

## Gratiarum actio postquam convalueris.

Misericors Domine, Deus spirituum omnis car-nis, quem penes tempus meum est, re laudo & magnifico, quod ex amore anima mea me à puteo corruptionis liberasti, & mihi sanitatem reddidifti; tu folus Domine, tu folus vitam meam à destructione conservasti, tu me castigasti & correxisti, néc tamen morti dedidisti: Da ut vita hac cui fumma ex misericordia pepercisti, tibi integra voveatur: En Domine misericordia tua fanus factus sum, fac me solicitum ut non amplius peccem, nè mihi quid pejus accidat. Ne quæso permittas Domine, ut hac procrastinatione mortis securus factus, differre Dominum adventum suum cogitem, sed da quæso Domine ut debitum in me effectum fortiatur longanimitas tua, ut ita quodvis quod mihi concesseris momentum impendam. ut fiduciam habeam & non pudefiam coram te in adventu tuo; hâc Domine mortis appropinquatione doctus sentio, quam tremenda res est imparatum à morte opprimi, da quæso ut hoc memori semper animo infixo, vigilans expectem adventum Domini mei: cúmque se mihi ingerent voluptates peccati ut me alliciant, da quæso cogitem quam amarze erunt die novissimo: Exaudi me Domine. & ut magna cum misericordia, mihi tempus protrahi

voluifti, ita gratiam largire quæso ut salutem conficiam, ut oleum lampadi mez parem, ut veniente sponso introeam ad nuptias; hoc concedas quaso propter charum filium tuum.

#### Oratio instante Morte dicenda.

Terne & Immortalis Deus, qui primò in hominem spiritum vitæ inspiratti; & cum spiritrum affum aufers, moritur & in pulverem revertitur: me mileram creaturam charitatis cum affectu intuere, qui jam mortis portas appropinquo, quodque infinito magis tremendum est, tribunal tuum: Cor meum Domine me condemnat, tu autem infinitò potentior corde meo & omnia nôsti : horrorem mihi quæ scio & memoria teneo peccata incutiunt, funt præterea multitudo quæ vel committens non adverti, aut postea per negligentiam oblitus fum, quæ omnia tibi funt præfentia; proponis iniquitates meas coram te, & occulta mea peccata in lumine vultus tui; in quantum montem excreverunt peccata per tot annorum quævis momenta commissa? Quamdiu stabit quis tam impius in judicio tuo, & tantus peccator in cœtu justorum? Quodque terrorein meum auget, vereor nè ipfa pœnitentia mea examen ferre nequeat: toties olim in peccata recidisse testatur proposita mea emendationis fincera non fuiffe: unde igitur certò constabit præsentem peccatorum detestationem ab imminenti potius periculo quam vera aliqua mutatione non oriri? scio autem Domine te ludificari non posle, nec aliquid nisi perfectè sincerum accepturum esle: Hæc considerantem timor tremorque

nte morque invadunt, & horrore ingenti concutior: caro mea propter te contremiscit, & cor meum intra me deficit: At Domine abyssus abyssum inclamat, abyffus miseriæ meæ abyffum misericordiæ tux; me salvum fac nunc Domine, aut in æternum pereo. O tu qui neminem velles perire, fed omnes refipiscere & salvari; in me quæso quanquam tam ferò, eam poenitentiam producas, quam tu qui corda exploras accepturus es. Crea in me Deus cor mundum, & renova intra me spiritum rectum: Unus Dies Domine tecum est tanquam mille anni, operetur in me quæso spiritus tuus fortis in hoc die meo novissimo quicquid deesse mihi fenseris, ut fiam misericordiæ tuæ & acceptationi idoneus: largire mihi perfectam & integram peccatorum meorum detestationem, & da quaso ut offeram tibi facrificium fracti & contriti cordis. quod pollicitus es te non esse contempturum; ut capax fiam propitiationis istius, quam dilectus tuus filius præstantiora suipsius oblatione pro omnibus peccatoribus pænitentibus præstitit: ille pro noîtris peccatis propitiatio eft, ille vulneratus est propter transgrelliones nostras, & contritus propter iniquitates nostras, castigatio pacis nostræ ei imponebatur: fiat tumice ejus curatio mea, & obruat fanguinis fui vox vocem peccatorum meorum: fum equidem filius ira, at ille filius amoris tui: parce mihi Domine, propter illum parce mihi creaturæ tuæ, quem redemit pretiofo fuo fanguine, & nè in perpetuum irascaris mihi: ad vulnera sua Domine tanquam afylum confugio, ne me persequatur vindicta tua ufque in hanc urbem afyli: in illum sperat anima mea, ne peream quæso cum Jesu Servatore meo inter brachia mea; sed per Agonum fuum & fanguineum fudorem, per Crucem & Paffionem, per quicquid fecit aut passus est pro nobis pec-

peccatoribus, libera me Domine: Libera me à stipendio peccatorum meorum, ira scilicet tua & morte aterna, in hoc tempore tribulationis, hora mortis & in die judicii: exaudi me Domine, exaudi, nec priorem meam vocationum tuarum rejectionem, furditate tua & petitionis mez rejectione in hoc extremo meo discrimine punito: passum tantim à morte absum; nè descendat queso fol fuper iram tuam; sed veniam meam obsignes priufquam hinc migrem nec amplius cernar: Benignitas tua ipfa vita præstantior, hanc ipsam si permutem, lætus deponam hanc mortalem vitam : Cognoscis Domine omne desiderium meum, nec te later gemitus meus: mecum agas secundum nomen tuum, nam dulcis est misericordia tua. Exarmes spiculo mortem, sublato peccatorum reatu, & tunc quanquam per vallem umbræ mortis incedam, malum non timebo: decumbam Domine in pace, da quæso ut experrectus tua præsentia satier in glória tua: Hoc concedas Domine misericors, propter illius merita, qui & Redemptor & Mediator peccatorum est, nempe Jesu Christi.

#### PSALMI.

Domine ne in furore tuo arguas me: neque in ira tua corripias me.

Mon est sanitas in carne mea à facie ira tua: non est pax ossibus meis, à facie peccatorum meorum.

Lapniam iniquitates mea supergresse sunt caput menm: & sicut onus gravata sunt super me.

Putruerunt & corrupta sunt cicatrices mea: à facie insipientia mea.

Ergo anxie: as est spiritus meus super me: & in me

turbatum est cor meum.

Comprehenderunt me iniquitates mea, & non potui suspicere: multiplicata sunt super capillos capitis mei: & cor meum dereliquit me.

Et tu Domine Deus meus, miserator & miseri-

cors; patiens & multamisericordia & verax.

Revertere ad me Domine & miserere mei, ego enim desolatus sum & afflictus.

Si iniquitates observaveris Domine, quis possit con-

fiftere?

8

orá

u-

ie-

ne

m

ol

i-

3

e

Ne recorderis peccatorum & transgressionum juventutis mea: sed pro misericordia tua memor esto mei secundum bonitatem tuam.

Intuere adversitatem & calamitatem meam: &

mihi pecçata mea condonato.

Et nè avertas faciem tuam à servo tuo: quoniam tribulor velociter exaudi me.

Ex profundo invocavi te Domine, exaudi vocem meam.

Convertere ad me Domine, & libera animam meam; salvum me fac propter misericordiam tuam.

Ne recedas a me Domine, calamitas enim instat, & nemo est qui opituletur.

Expandi manus meas ad te: anima mea sicut ter-

ra sine aqua tibi.

Appropingua ad animam meam & eripe me: libera me propter inimicos meos.

Anima mea plena arumnis, & vita mea ad infer-

num appropinquat.

Serva me ab ore Leonis: & à cornibus unicornium exaudiens me.

In rupem qua sit editior me, deducito me: nam suisti receptui mihi, turris robusta adversus iniznicum. Quid Quid desicis te anima mea, & perstrepis in me? Spera in Deo: nam adhuc celebraturus sum eum:

falutem omnimodam faciei ejus.

Prastabit mihi benignitatem suam Dominus; imo misericordia tua Domine manet in aternum: ne contemnas igitur opus manuum tuarum.

O Deus, Deus fortis meus es, tempestive requiro te. Sitiens est tui anima mea, arescit ad te spectans caro mea, in terra sicca & sessa sine aquis.

Quemadmodum desiderat Cervus ad fontes aqua-

rum: ita desiderat anima mea ad te Deus.

Sitivit anima mea ad Deum fortem vivum: quan-

da veniam & apparebo ante faciem Dei?

Quàm dilecta tabernacula tua Domine virtutum! Concupiscit & deficit anima mea in atria Domini. Quis dabit mihi pennas sicut columba, & volabo & requiescam?

Emitte lucem tuam & veritatem tuam, ipsa me deducent, & adducent in montem sanctum tuum, & in

tabernacula tua.

BIN S

Quia melior est dies una in atriis tuis, super millia. Elegi abjectus esse in domo Dei mei: magis quam babitare in tabernaculis peccatorum.

Defecissem nisi credidissem me fruiturum bonitate

Jehova in terra viventium.

Tu auxilium & redempior meus, ne differas diu,

the said of the sa

## EJACULATIONES.

llem quæram adjutorem nisi te, Domine, qui Lob peccata mea juste irasceris? Ast Domine Deus fanctissime, Domine fortissime, fancte & fummè misericors Salvator, amaris doloribus æternæ mortis ne tradas me.

Tu Domine cognoscis occulta cordis mei; precibus meis misericordiæ tuæ aures ne occludas: sed parce mihi Domine sanctissime. Deus fortissime. fancte & misericors Salvator, tu æquissime judex æterne, nè patiaris me in extrema hora ullis mortis doloribus à te excidere.

no

Pater peccavi in Cœlum & coram te, jam non fum dignus vocari filius tuus; Tu tamen Domine nè exuas viscera & affectus patris; sed ut miseretur pater liberorum suorum, ita miserere tu mei.

Venit, Domine, Princeps mundi hujus, nihil in me quæso inveniat; sed ut ille accusat, absolvas tu: me multorum & quidem gravium peccatorum accusat, quorum etiam manifeste me potest convincere, nihil afferre possum in excusationem mei, respondeas pro me Domine Deus meus.

Domine vestibus immundis induor, & à dextra' stat Satanas, ut mihi resistat: eum quæso corripere digneris, meque tanquam torrem ex igne eripe: fac tollantur iniquitates mex, & me induas

justitia Filii tul.

En Domine ad me accedit diabolus, excandescentiæ magnæ plenus, ut qui sciat se exiguum tempus habere; ferva & tuearis me, ne animam meam voret tanquam Leo, eamque diripiat cum nemo adjutor adeft.

Circumdederunt me dolores mortis, nè me queo inveniant pericula inferni; fed quanquam tribuationem & dolorem inveniam, libera tamen ô Do-

mine animam meam.

Scio Domine nihil immundum posse regnum tuam ingredi: ego autem Domine nihil aliud sum quam pollutio; etiam justitiæ meæ sunt panniculi abjectissimi; me quæso laves & dealbes in sanguine agni, ut possim coram Throno tuo stare.

Chare Jesu qui me caro pretio, tuo nempe sanguine emisti; me tibi emprum assere, nec eripiat

me malitia inferni è manu tua.

Beate & summe Pontifex, qui servare potes perfecte, eos qui per te accedunt ad Deum, me serva te obsecro, qui in nihilo spem meam colloco, nis in meritis & intercessione tua.

Delevi fateor Deus imaginem istam quam ani-

ferere creaturæ tuæ.

O Jelu, ego meis multis & atrocibus peccatis te Sterum crucifixi, tu tamen qui pro perfecutoribus tuis orasti, intercedas etiam pro me, nec sinas, Redemptor meus, animam meam (pretium sanguinis

tui) perire.

O Spiritus Gratia, ego te meis horrendis impietatibus contumelia affeci: Tu tamen beate paraclete, quanquam te sapius contristavi, mihi subvenire & opem ferre digneris, & dicas anime mea, Ego sim salus tua.

Ad te Domine suspicient oculi mei, in te spes-

mea: ne quelo abjicias animam meam.

In te Domine speravi, non confundar in æter-

num.

Beate Domine, qui flagellas quemcunque filium agnoscis; ne permittas questo ut ægre feram castigationem tuam; fed da ut integre subiectus jectus tibi parri spirituum, castigationis hujus fructum percipiam, particeps factus sanctitatis tua.

O Tu princeps salutis mez, qui per perpessiones consummatus suisti, mihi sanctificato hos corporis dolores, & animi terrores, quibus me exerceri voluisti.

Mea Domine peccata supplicia aterna meruerunt; da quaso ut alacris & gratus foram hos dolores: me prout visum erit tibi, hic castiges, modo

cum mundo non condemner.

Intrarunt Domine aquæ usque ad animam meam, moveat super has aquas spiritus tuus, easque tanquam aquas Bethesda reddat salutares, ut animam ineam quocunque morbo laborantem sanent.

O Christe qui multa eaque acerba priùs passus, in gloriam tuam ingressus, da queso ut ita tecum

patiar, ut tecum etiam glorificer,

Chare Jesu qui te mei gratia usque ad mortem Crucis humiliaiti, tollat mors tua acerbitatem mee.

Tu devicto mortis aculeo, aperuisti credentibus regna Colorum.

Te judicem credo venturum esse.

Te ergo que fo famulo tuo fubveni, quem pretiofo tuo fanguine redemisti.

Aterna me fac cum fanctis tuis in gloria nume-

rari.

Tu es Resurrectio & vita, qui credit in te etiamsi mortuus suerit, vivet: Credo Domine, succurras incredulitati meæ.

Caro & cor meum deficit, at Deus robur cordis

mei, & portio mea in æternum.

Cupio Domine dissolvi & esse cum Christo, quod multo melius est: In hoc etenim suspiro, expetens domicilio meo, quod è carlo est, superindui.

Cupio exuere hoc meum tabernaculum, digneris

me recipere in æterna domicilia.

E carcere educas animam meam, ut gratias a-

gam nomini tuo.

Hic contendo Domine non tantum cum carne & fanguine, sed cum principatibus & potestatibus & spirituali impietate: me queso transferas ex his tentoriis Kedar in cœlestem Hierosolymam, ubi Satanas sub pedibus meis conculcabitur.

Nequeo hic cultui tuo vel momentum unicum fine distractione vacare; me ad te assumas, ut stans coram Throno tuo, tibi serviam dies noctesque.

Hic triftitia afficior per varias tentationes, me quafo in requiem tuam recipias; ubi omnes ab oculis meis lachrymas Deus absterget; & mors & luctus & ejulatus & dolor non amplius extabunt.

Hic exul ago & absens à Domino, illic me recipias ubi in æternum intuebor faciem tuam,& sequar

agnum quócunque ibit.

Gertamen præclarum decertavi, curlum peregi, fidem servavi, quod reliquum est reposita est mihi sustitize corona.

O Beate Jehn qui me dilexisti, & à peccatis meis fangune tuo abluisti, recipias animam meam. In manus tuas commendo spiritum meum, tu enim me Redemisti o Domine Deus veritatis.

Veni Domine Jefu, veni citó.

#### PRECES eorum usui accommodate, qui in secreto lugent propter PUBLICAS CALAMITATES, &c.

PSAL. 74.

Ut quid Deus repulisti in finem: iratus est furor tuus super oves pascus tue? &c.

Pial. 79. Deus, venerunt gentes in hereditatem tuam, polluerunt templum sanctum tuum, posuerunt Jerusalem in cumulum lapidum, &c.

Psal. 80. Qui regis Israel, intende: qui deducis velut ovem Joseph: qui sedes super Cherubim, manifestare, &c.

#### Oratio tempore publicæ Calamitatis usurpanda.

Omine Deus, cujus est ultio & retributio, cupio humillime coram te fateri & nomine meo & totius gentis hujus, quòd calamitates hæ quibus nos per aliquot annos exercuisti, justæ sunt & mites provocationum istarum quibus te plures annos incessimus retributiones, & quòd misericordiarum tuarum abusum præsentibus suppliciis jure castigas. Nos olim Domine præ cæteris terrarum gentibus benedictionibus tuis cumulasti: splendebat lucerna tua super capita nostra. Pax erat intra muros nostros, & copia intra palatia nostra, nulla irruptio, nullaque eruptio; palatia nostra, nulla irruptio, nullaque eruptio; palatia nostra, nulla rest que-

rela in plateis nostris: Nos autem gratiam tuam in lasciviam convertimus; Pax securitati, copia Intemperantiæ & Luxuriæ ministravit,quæque corda nostra tibi arctius devinxisse debuissent, ea à te alienarunt bona tua. Imò pretiofiores adhuc nobis misericordias Domine largitus es, tabernaculum tuum apud nos figere, Ecclefiam puram & celeberrimam constituere dignatus; verbumque tuum nobis dedifti, ut effer lampas pedibus nottris, & lucerna femitis nostris; nos autem in alium usum lucem istam non adhibuimus, nisi ut nobis ad cubicula mortis euntibus præluceret? præfracte & superbe egimus, & præceptis tuis immorigeri, & contra lucem rebelles mæstiorem nobis partem in tenebris extimis acquifivimus: & jam tandem Domine fi prò mensura peccatorum nostrorum inundasset indignatio tua, repentino perditionis diluvio absorpti jamdudum periissemus, nec superfuerant hodie qui tuam implorarent misericordiam. Tu autem Deus misericors & tardus ad iram, multa in nos patientia & longanimitate usus es; judicia tua quæ nos ad pænitentiam expergefacerent præmisisti, nobisq; spatium ad poenitentiam concessisti: hanc autem plusquam cæteras omnes misericordiam pervertimus, ad percutientem nos non conversi sumus, nec Dominum quæsivimus, sed aversi sumus aversione pervicacissima, nemo est qui poenitentiam agit de scelere suo, aut dicit quid feci : non diffiteor quin virgam timemus, (perpessionem quamlibet ita perhorrescimus, ut turpissimo eam peccato effugere conamur) at non eum qui hanc accertat, fed miferà contumacià cervices nostras contra te obduramus, & reverti nolumus. Quodnam igitur in Gileade opobalsamum est quod nobis mederi potest, nobis qui te mederi volente, à sanitate aversi sumus? Scimus, te pronunciasse nullam esse pacem,

malis, quid igitur pacem petimus mala noftra retinentes? Hoc, hoc Domine morbus periculofiffimus, medicinas nobis præbeas quibus curentur animæ nostræ, & facile terram nostram curabis: diu Domine aures nostras verbo tuo, sensus omnes nostros judiciis tuis allocutus es ; at nisetiam corda nostra spiritu tuo alloquaris, inessicaces erunt reliquæ vocationes: Emittas vocem hanc eamque potentem vocem, quæ nos è Lethargia nostra excitet: Tu qui Lazarum ex sepulchro evocâsti, nos mortuos, & transgressionibus & iniquitaribus sepultos, putrefactos vocare digneris, & efficias ut ad justitiam expergiscamur: & quanquam crebris hujusmodi etiam internis vocationibus resistendo meriumus ut nos traderes in mentem omnis judicii expertem, ut libidines cordum nostrorum sectare, mur: Tu tamen immense misericordiarum Oceane qui non tantum ultra quod mereri sed etiam optare possumus, benignus es, influxum gratiæ tuæ ne cohibeas, nec spiritum tuum nobis subducas. Inventus es ab iis qui te non quæsiverunt; repetatur hic actus misericordiæ in nos tam lethali morbo & tamen tam stupido laborantes, quòd nec medicum quærere valemus: & quò periculosius ægroti fumus, eò nobis efficaciora remedia adhibeto; in quem finem ea nobis temporalia dispensato quæ spirituali profectui nostro inservire censebis; si nequit interna miseria nostra Domine nisi intensior? gradu externæ curari, virgam ne quæso abstineto, sed acerbius adhuc nos affligas; ejicias dæmonem hunc, multa licet cum spuma & nos discerpens exeat: at si reddità nobis misericordia aliqua facilius inflectendos duxeris, fragilitati nostræ consulens. hanc nobis largire, nos ad teipfum five acutioribus five mitioribus remediis reducas. Quo effecto, scimus Domine, non esse breviorem manum tuam, C¢4

quàm ut redimat; nos postquam à peccatis liberafti, à miseriis nostris liberare vales & certò liberabis: Ostendas quessumus te misericordiam tuam, & concedas nobis salutem tuam, ut cùm corpore tum spiritu redempti, te utroque gloriscemus alacti obedientia, & laudemus Nomen Dei, qui miraculosè nobiscum egit, per Jesum Christum Dominum nostrum.

#### Oratio pro hac Ecclesia.

Tu magne Retributionum Deus, qui Regio-. nem fœcundam in sterilitatem propter peccata incolarum convertis, fatalem hanc sententiam in Ecclesiam hanc justissime executus es: quæ fuit olim perfectio pulchritudinis & gaudium totius terræ, facta est omnibus circumcirca irrisioni & contemptui: Quid potuit fieri Domine Vineæ tuæ quod non fecifti? quandoquidem igitur labruscas edidit, meritò sepem ejus amoves, ut sit depastioni, Quanquam autem contra nos testantur iniquitates nostræ, tu tamen hoc ne facias propter Nomen tuum, quanquam aversiones nostræ multre sunt & contra te peccavimus: O spes Israelis, fervator ejus tempore angultize, quare esses ut peregrinus in hac terra, & tanquam viator qui divertit ad pernoctandum? Quare esses ut vir fatiscens, tanquam robustus non valens servare? Atqui tu in medio nostri Jehovah, & de nomine tuo vocamur, nè relinguas nos: Temporale quodeunque bonum prout videbitur auferas, subtrahendo que luxui ministrant, misericordiam nobis feceris;

at emendationis nostræ media ne auferas, nec enim se atrochis exerere potest indignatio tua : Et quanquam lucem odio habulmus, eò quòd facta nostra mala funt, nè tamen hâc sublatâ fatalem nobis necessitatem inducas in tenebris ambulandi, sed fac nobis præluceat, donec pedes nostros in femitas pa-Surge Domine, excita robur tuum. cis dirigat. & adfis adjutor, nec tradas vitam turturis tuæ (Ecclesia hujus desolata) catervæ inimicorum, sed eam adjuva Domine, idque ab appetente matutino: sin autem eò usque te provocarunt Rebelliones nostræ, quod Arcam errare velis in deserto, donec generatio hec obmurmurans absumatur, ne pereat ista nobilcum, fed eam tandem ad Canaan adducas, & videant innocentiores posteri quod nobis denegas; nec interim lugere definamus desolationem quam peccata nostra effecerunt, aut lapides Sionis cogitare, & pulvere oblitam deflere : nec nos aut pudor aut metus impediat, quò minùs eam etiam afflictione & savissima persecutione agitatam agnoscamus; sed opprobrium Christi majores divitias quam Thefauros Agypti ducamus: & tanta cum constantia matri nostra afflicta adhareamus, ut illius beatus Dominus & caput nos cum misericordia agnoscat, cum veniet in gloria tui, Patris sui, cum fanctis Angelis. Hoc concedas misericors Domine, propter eundem Jesum Christum.

## Oratio pro pace Ecclesia.

Omine Jesu Christe, qui omnipotentia tuz omnes creaturas visibiles & invisibiles condidisti, qui divina tua providentia omnia regis & pulcherrimo ordine disponis, qui ineffabili bonitate tua omnia conservas, tueris, & adjuvas, qui ex immenta misericordia tua fatiscentes & deficientes animo refocistas, collapsos erigis, & mortuos excitas: digneris quæso in sponsam tuam dilectam, Ecclesiam dispicere, at eo cum vultu quo omnia pacata reddis in Cœlo & terra, quæque fupra Cœlum aut infra terram funt: iis nos oculis intuere, teneris scil. & benignis, quibus olim intuebaris Petrum, cum poenitentiam egit iis admonitus; quibus olim multitudinem dispersam, commiteratione motus quòd passim tanquam oves sine pastore palabant & vagabantur. Vides quibus ventis, quibus fluctibus, quibus procellis navicula hæc tua agitatur, in qua grex tous parvus periclitatur; & quid superest nisi nt ad imum demersa pereamus? Imputanda est fatemur hac procella sceleribus nostris & vitæ impiæ: videmus & fatemur; agnoscimus & justitiam tuam, & deflemus injustitiam nostram: at ad misericordiam tuam quæ super omnia opera tua est, provocamus; fat poenarum dedimus tot bellis exhausti, tot direptionibus depilati, tot æstibus concusti; nec tamen miseris. & tot malis exhaustis & deficientibus portus ullibi cernitur, quò confugiamus, fed atrociora indies videntur nobis supplicia imminere: Nos autem Domine severitatem tuam non querimur, sed misericordiam agnoscimus, quoniam graviora adhuc judicia commeriti fumus: Tu autem

tem benignissime Jesu, nè consideres te quasumus, quid meritis nostris debetur, sed poriùs quid misericordiam tuam deceat, fine qua nec Angeli in Colis stare possunt securi, quanto minus nos vasa ex luto contemptissima? Miserere nostri Redemptor, qui facile placabilis es, non quod misericordia tua digni fimus, fed Nomini tuo hoc dato gloriam : nè patiaris ut qui te vel nesciant, vel gloriæ tuæ invideant, de nobis continuò triumphent & dicant, ubi nunc Deus suus, ubi Redemptor, ubi Salvator, ubi Sponsus suus, de quo toties gloriati sunt? in te Domine redundant hac opprobria, dum bonitatem toam ex malis noffris aftimant homines: Nos derelictos fentiunt, quos non vident emendatos: Te olim, in navigio dormientem, cum exorta tempellas mortem navigantibus intentavit, paucorum discipulorum clamor expergefecit; & verbo tuo omnipotenti increpiti fluctus subsiderunt, venti conticuerunt, & repente in tranquillum conversa est procella, & aquæ surdæ licet conditoris vocem noverunt: Sævior Domine incruduit jam tempestas, qua non paucorum corpora, sed innumeras animæ periclitantur, quæsumus te clamore Ecclefiæ tuæ pene demerfæ extiteris: tot millia hominum inclamant, Domine ferva nos, perimus, nec cedit potestati aut arti humanæ tempestas tuo solùm verbo pacanda, Domine Jesu dicas tantum tempestati, Sile, obmutesce, & statim fiet optata tranquillitas: Tu Domine pepercisses tot millibus impiorum si in Sodoma inventi fuerant vel decem boni, en Domine multa hominum millia quæ gloriæ nominis tui student, quæ cum gemitu & suspirio orant ut nitor suus tuo Templo reddatur, & adhuc horum precibus flecti neguis, nec veterum & consuetarum misericordiarum recordaris. An non cœlesti tua prudentia stultitiam nostram in gloriam

tuam convertes? an non mala improborum hominum in bonum Ecclesiæ tuæ convertes? tuncenim folet misericordia tua nobis subvenire, cum res pene ad desperationem pervenit, cum minil humana potentia potest, aut sapientia: Tu confusa componis, pacis unicus Author & conservator; tu vetus Chaos in quo confusa & informia jacuere discordantia rerum femina, miro ordine efformafti; & pugnantes invicem rerum naturas confederatti, & indiffolubili vinculo conjunxisti: At quanto major hæc confusio, ubi nulla charitas, nulla fides, nulla amoris vincula, nulla legum aut magistratuum reverentia, nullus opinionum confensus, sed veluti in discordi choro, dissona quivis voce cantat: Nulla inter cœlestes Planetas discordia, suum servant locum Elementa, constituta quaque sibi munia obeunt: Patieris autem sponsam tuam propter quam omnia condita sunt, perpetuis distidiis laniatam perire? Patieris malos fpiritus dissidiorum authores impune dominari? Patieris robustum iniquitatis ducem, quem semel in fugam vertisti, in tentoria tua iterum irrumpere, & milites tuos diripere? Tui inter homines versantis voce perterritus fugit Dæmon: Emitte quæfumus te Domine spiritum tuum, qui è pectoribus omnium nomen tuum profitentium expellat malos spiritus luxus, avaritia, inanis gloria, carnalis libidinis, mali & defidiæ artifices: Crea in nobis, O Deus & Rex noster, cor mundum, firitum rectum in pectoribus nostris renova: ne subducas nobis spiritum sanctum tuum: restitue nobis gandium salutis tua, & corrobora Sponfam tuam & Pastores ejus principali tuo Spiritu. Hoc spiritu terrestria Coelestibus conciliasti; hoc spiritu tot gentes, tot linguas, tam diversos homis nes, in unum corpus Ecclefiæ compegifti,& corpus boc tibi Capiti suo codem spiritu connexisti : hunc

fi fpiritum renovare in nobis dignaberis, evanescent protinus hæc mala, aut in bonum & commodum cedent te amantium. Tumbleum hunc compescas. Chaos hoc horrendum in ordinem disponas Domine Jesu, extendat se super aquas malarum fluctuantium opinionum spiritus tuus. Et quoniam spiritus tuus, qui secundum Prophetam tuum continet omnia, loquendi etiam artem inspirat, fac ut quemadmodum omnium domum tuam habitantium, Lux una, Baptismus unus, Deus unus, Spes una, Spiritus unus eft, ita etiam vox una, mirufque per omnia concentus unam Catholicam veritatem profitentium. Cum Cœlum triumphans afcendisti, res tuas pretiofas sparsisti, hominibus dona largitus, & varia spiritus tui præmia; pristinam iterum largitatem fac cœlitus experiatur Ecclefia. eo jam spiritu donetur deficiens & collapsa, quæ olim tenera & infans: ea tui reverentia principes & magistratus imbuas, qua ita Rempublicam administrent, quasi tibi Regi Regum rationem statim reddituri; iis sapientia tua adsit, ut quod fieri decet id animo præcipiant, & factis exequantur: spiritu prophetiæ Epilcopos donato, ut Sacram Scripturam ad mentem Divinam non fuam exponant & interpretentur: eos triplici ista charitate, quam à Petro exegifti cum ei curam ovium tuarum demandasti, donato. Sacerdotibus indas amorem sobrietatis & castitatis: Populo animum cum præceptis tuis, tum iis quos ei præfecisti morigerum: Ita fiet, ut Regibus quod velis jubentibus, Pastoribus idem docentibus, & populo lætè exequentibus, Ecclefiæ pristina sua dignitas & tranquillitas una cum decoro ordine, ad gloriam nominis tui restituatur. Tu Ninevitis, quos neci addixisti, pœnitentiam agentibus pepercisti; an contemnes Familiam tuam ad pedes tuos provolutam, gemitibus pro cilicio & lachrymis

chrymis pro cinere luctum testatam? Remissionem ad te convertentibus promififti, at hoc ipfum; ut ad te quis cum toto animo convertatur, donum tuum eft, ut virtus omnis nostra ad gloriam tuam redundet: Tu conditor noster es, opus quod condidisti reparato: Tu Redemptor noster, id tuere quod emisti: Tu Servator noster, ne eos qui ex te pendent perire finas: Tu Dominus & poffeffor nostri, tuos tibi vendicato: Tu caput nostrum, succurras membris tuis: Tu Rex es, reverentiam tui nobis imprimito: Tu Princeps pacis, nos fraterno amore inspirato: Tu Deus noster, miserere humillimorum supplicum tuorum: & juxta dictum Pauli, fias omnia omnibus, ut totus Ecclefia tua chorus uno animo, & ore, propter accepta beneficia laudent te Deum, Patrem, Filium, & Spiritum Sanctum qui ad exemplum perfectissima concordiæ, personarum proprietate distincti, unus natura funt : quibus laus & gloria in aternum. Amen.

#### Oratio pro Regia Majestate desumpta ex Liber Regalis.

EUS ineffabilis conditor Mundi, Creator hominum, Gubernator Imperiorum, & conservator Regnorum, qui ex lumbis patris Abrahami elegisti Regem, qui esset Servator omnium Regum & Gentium terrarum! Benedicas quasumus te benedictionum tuarum prastantissimis fideli famulo tuo, Regi & gubernatori nostro clementissimo Guilielmo: Eum in Throno Regni sui potenti auxilio & tutamine stabilias; Visita eum pront visitabas Mosem in Rubo; Joshuam in pralio; Gideonem in campo; & Samuelem in Templo; Ros misericordiarum tuarum affatim in caput suum descendat : Ei largire benedictionem Davidis & Solomonis. Sis ei galea salutis contra saciem inimicorum suorum; & munito propugnaculo tempore angustia; prospera ei omnia concedere digneris & vitam longavam: Floreant illo regnante, Pax & Charitas, Sanctitas & Justitia & Veritas, & omnes virtutes Christiana; serviat es populus suus sideliter eumque honoret; is autem ita gloria tua & honori findeat hic in terris, ut tecum regnet aternum in Cælis, per Jesum Christum Dominum nostrum. Amen.